

Kind Golden a D' In home

# تشرت كسي الأسماء الحسني

مؤلف سیدابومحمه بدیع الدین شاه الراشدی



مکتب تعاونی برائے دعوت وارشاد ملئ – ریاض ۵: ۱/۲۰۱۱۲۹۸ – ۱/۲۰۱۱۲۸۸ مفکس: ۱/۲۰۱۱۲۳۸۰۰

# شرح أسماء الله المحسني

تاليف سيد ابو محمد بديع الدين شاه الراشدي المكتب التعاوي للدعوة والإرشاد بالسلي، ١٤٢٨هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر الراشدي ، سيد أبو محمد الراشدي ، سيد أبو محمد شرح أسماء الله الحسني، باللغة الأردية. / سيد أبو محمد الراشدي. الرياض، ١٤٢٨هـ الرياض، ١٤٢٨هـ ١٤٢٨ سم الرياض، ٢١ × ١٤ سم ردمك: ٢٠ هـ 9960-9808-9960

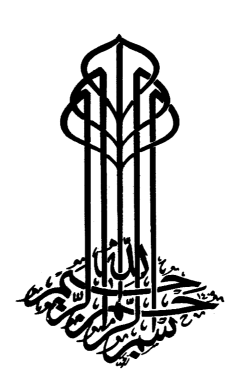
رقم الإيداع: ١٤٢٨/٣٣٢٥

ديوي ۲٤۱

١ الأسماء والصفات أ- العنوان

1 £ 7 1 / 7 7 7 0

ردمك: X - 8-9808 و9960



# فليرس

| صفحہ نمبر | مضامين                                                                                                | نمبر شار |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 12        | پیش لفظ                                                                                               | 1        |
| 13        | مقد مہ                                                                                                | 2        |
| 26        | مقارمه مصنف                                                                                           | 3        |
| 31        | الثد                                                                                                  | 4        |
| 31        | فصل۔ لفظ"اللہ" کے استقاق کے بارے میں تحقیق                                                            | 5        |
| 36        | فصل۔ لفظ "الله" اسم اعظم ہے ۔                                                                         | 6        |
| 39        | فائده نمبر 1- اكيلي لفظ الله كاذكركر ناغلط ب-                                                         | 7        |
| 43        | فائدہ نمبر 2۔ لفظ اللہ اسم ذاتی ہے اس کا کوئی متر ادف نہیں<br>نیز لفظ خدااور (گاڈ) God کے متعلق تحقیق | 8        |
| 49        | فائدہ نمبر 3۔ لفظ"اللہ" تمام اساءالحنٰی کے معنی پر دلالت<br>کرتاہے۔                                   | .9       |
| 49        | 2-3 الرحمٰن _ الرحيم_                                                                                 | 10       |
| 51        | تشریک ـ رحمت کے معنی                                                                                  | 11       |
| 52        | فصل۔ لفظار حمٰن کے استحقاق کے متعلق وضاحت                                                             | 12       |
| 53        | فصل _ الرحمٰن اورالرحيم مين فرق اور خو بي                                                             | 13       |
| 60        | فصل ۔ ہر سورۃ کے شروع میں بہم اللہ الرحمٰن الرحمٰی<br>ذکر کرنے کی دجہ                                 | 14       |
| 62        | امن۔ حفاظت کا سبب رحمت                                                                                | 15       |

| 63 | نقصان اور خبارہ سے بچنے کا سبب رحمت                | 16 |
|----|----------------------------------------------------|----|
| 63 | زولِ قر آن کاسب رحمت                               | 17 |
| 63 | سواریوں کا نظام به سبب رحمت                        | 18 |
| 64 | توبه کی توفیق دینااور قبول کرنا                    | 19 |
| 64 | اسلام پر ثابت قدم ر کھنا                           | 20 |
| 64 | نفس کی سر کثی ہے بچنا                              | 21 |
| 65 | ر ہنمائی کر نااور اند ھیرے ہے روشنی میں لانا       | 22 |
| 65 | ر سول الله عليه كاس امت كي طرف مبعوث مونا          | 23 |
| 65 | خودر سول الله عليقة كا ثابت قدم رمهنا              | 24 |
| 66 | بارش کا برسانا                                     | 25 |
| 63 | کشتیوں کا منزل مقصود تک سلامتی ہے پہنچنا           | 26 |
| 66 | اختلاف اور فرقه بندی سے بچنا                       | 27 |
| 67 | د نیااور آخرت میں بھلائیوں کا لکھا جانا            | 28 |
| 67 | شیطان کی ہیروی ہے بچنا                             | 29 |
| 67 | عذاب میں جلدی نہ کرنا                              | 30 |
| 68 | بعول چوک کو گناه شار نه کرنا                       | 31 |
| 68 | آزاد عور توں سے نکاح مشکل ہونے کی صورت میں لونڈیوں | 32 |
|    | ہے نکاح کار واہو نا                                |    |
| 69 | تزکیه نفس اور پاکیزگی اختیار کرنا                  | 33 |
| 69 | تنگل سے کشادگی (وسعت) کرنا                         | 34 |

| 69 | تصاص کے احکام                           | 35 |
|----|-----------------------------------------|----|
| 69 | صالح بندول میں داخل کرنا                | 36 |
| 70 | عذاب قیامت کی برائیوں سے بچانا          | 37 |
| 70 | قیامت کے روزمؤمنوں کے چہروں کاروشن ہونا | 38 |
| 70 | رات کو آرام کیلئے اور دن کومعاش کیلئے   | 39 |
| 71 | پوری کا ئنات کا ہر منظر رحمت ہی رحمت ہے | 40 |
| 74 | الْمَلِكُ (بادشاه)                      | 41 |
| 74 | ٱلْقُدُّوْسُ (پاِک)                     | 42 |
| 74 | اَلسَّلامُ (سلامتی والا)                | 43 |
| 75 | المُوْمِنُ (امن دينے والا)              | 44 |
| 75 | ٱلْمُهَيْمِنُ ( نَكُصبان اور محافظ )    | 45 |
| 75 | اَلْعَزِيْزُ (عَالبِ)                   | 46 |
| 76 | ٱلْجَبَّارُ (ملانےوالا)                 | 47 |
| 76 | ٱلْمُتَكَبِّرُ (برالُي كرنےوالا)۔       | 48 |
| 76 | اَلْخَالِقُ (اندازه کرنےوالا)           | 49 |
| 77 | اَلْبَادِیُ (پیداکرنے والا)             | 50 |
| 77 | ٱلْمُصَوِّدُ (صورت عطاكر في والا)       | 51 |
| 77 | اَلْغَقَّارُ (وُحَاشِيْ والا)           | 52 |
| 77 | الْقَهَارُ (زبردست)                     | 53 |
| 78 | اَلْوَهَابُ (بهت زياده دينه والا)       | 54 |

| 78 | أَلْوَّ ذَاقَ (رزق ديخ والا)        | 55 |
|----|-------------------------------------|----|
| 79 | ٱلْفَتَّاحُ (كُولِنِ والا)          | 56 |
| 79 | اَلْعَلِيْمُ (جانے والا)            | 57 |
| 80 | ٱلْقَابِضُ ٱلْبَاسِطُ               | 58 |
| 80 | ٱلْخَافِضُ . ٱلرَّافِعُ             | 59 |
| 81 | اَلْمَعِزُ (عزت دینے والا)          | 60 |
| 81 | ٱلْمُذِكُ (خوار كرنے والا)          | 61 |
| 82 | اَلسَّمِيعُ (سنْنَ والا)            | 62 |
| 82 | ٱلْبَصِيْرُ (رَكِيمَةِ والا)        | 63 |
| 82 | أَلْحَكُمُ (عاكم يافي مله دين والا) | 64 |
| 82 | ٱلْعَدَلُ (انصاف كرف والا)          | 65 |
| 83 | اَلْلَطِيْفُ (نری کرنے والا)        | 66 |
| 83 | الْغَبِيرُ (خبردار)                 | 67 |
| 84 | الْحَلِيْمُ (بردبار)                | 68 |
| 84 | اَلْعَظِيْمُ (سب برا)               | 69 |
| 84 | الْغَفُورُ ( بَخْشُهُ والا )        | 70 |
| 84 | الشَّكُورُ                          | 71 |
| 84 | ٱلْعَلِيُّ (بلند)                   | 72 |
| 85 | ٱلْكَبِيْرُ (سب سيرا)               | 73 |
| 85 | ٱلْحَفِيْظُ (سنجالنه والا)          | 74 |

| 85 | ٱلْمُقِيْتُ (روزى دين والا)            | 75 |
|----|----------------------------------------|----|
| 85 | اَلْحَسِيبُ (كافى مونے والا)           | 76 |
| 85 | اَلْجَلِيْلُ (بزرگ والا)               | 77 |
| 86 | ٱلْكُوِيْمُ (برابزرگ اور كَيْ)         | 78 |
| 86 | اَلرَّقِيْبُ (تَهْهَان)                | 79 |
| 86 | ٱلْمُجِيبُ (دعا قبول كرنے والا)        | 80 |
| 86 | اَلُوَاسِعُ (کشاده و وسیج)             | 81 |
| 87 | ٱلْحَكِيْمُ (داناديينا)                | 82 |
| 87 | اَلْوَدُودُ (دوست- بھلائی چاہنے والا)  | 83 |
| 87 | اَلْمَجِيدُ (برئ شان والا)             | 84 |
| 87 | اَلْبَاعِكُ (الصَّانِ والا)            | 85 |
| 88 | اَلشَّهِيدُ ( اُواهِ )                 | 86 |
| 88 | ٱلْحَقُّ (سچااور ثابت)                 | 87 |
| 88 | ٱلْوَٰكِيْلُ (كارساز)                  | 88 |
| 88 | الْقَوِيُ (طاقت ور)                    | 89 |
| 88 | اَلْمَتِينُ (زبردست قوت والا)          | 90 |
| 89 | الْوَلِيُّ (دوست-مددگار)               | 91 |
| 89 | الْحَمِيْدُ (تَعريف كياكيا)            | 92 |
| 89 | المُحْصِى (كُنْتَى كرنے والا)          | 93 |
| 89 | اَلْمُبْدِیُ (بہلے پُهل پیداکرنے والا) | 94 |

| 89 | ٱلْمُعِيدُ (دوباره پيداكرنے والا)        | 95  |
|----|------------------------------------------|-----|
| 89 | ٱلْمُحْيِي (زنده كرنےوالا)               | 96  |
| 90 | اَلْمُمِیْتُ (مارنےوالا)                 | 97  |
| 90 | ٱلْحَيُّ (سداز ندهر بنے والا)            | 98  |
| 90 | اَلْقَيُّومُ (بميشه قائم)                | 99  |
| 90 | ٱلْوَاجِدُ (پائےوالا)                    | 100 |
| 90 | اَلْمَاجِدُ (بڑے شرف والا)               | 101 |
| 91 | اَلْوَاحِدُ (یَکنا و یگانه،اکیلا)        | 102 |
| 91 | اَلصَّمَدُ (بِ نیاز، واتا)               | 103 |
| 91 | اَلْقَادِرُ (قدرت ركھنے والا)            | 104 |
| 91 | ٱلْمُقْتَدِرُ (مَهمل قدرت ركف والا)      | 105 |
| 92 | ٱلْمُقَدِّمُ . ٱلْمُؤَخِّرُ              | 106 |
| 92 | اَلاَوَّلُ . وَالاخِوُ                   | 107 |
| 92 | اَلْظَاهِرُ (سبت ظاهر)                   | 108 |
| 93 | اَلْبَاطِنُ (سب سے بوشیدہ)               | 109 |
| 93 | ألْوَالِيُ (مالك)                        | 110 |
| 93 | ٱلْمُتَعَالِيٰ (انْتِالَى لِمُند)        | 111 |
| 94 | ٱلْبَوُ (نَيْكَى و بَعِلا لَى كرنے والا) | 112 |
| 94 | اَلتَّوَابُ (توبه قبول كرنے والا)        | 113 |
| 94 | ٱلْمُنْتَقِمُ (بدله لِيخ والا)           | 114 |

| 94  | الْعَفُونُ (در گزر کرنے والا)             | 115  |
|-----|-------------------------------------------|------|
| 95  | الوَّءُ وْقُ (شَفْقت كرنے والا)           | 116  |
| 95  | مَالِكُ الْمُلْكُ (سلطنت وبادشابت كامالك) | 117  |
| 95  | ذُوالْجَلالِ وَالإِكْرَامِ                | 118  |
| 96  | المُفْسِطُ (انصاف كرنےوالا)               | 119- |
| 96  | ٱلْجَامِعُ (جَمْعُ كرنے والا)             | 120  |
| 97  | اَلْغَنِیُ (بے پرواہ)                     | 121  |
| 97  | ٱلْمُغْنِيُ (بِرِواه كرنے والا)           | 122  |
| 97  | اَلْمَانِعُ (روكےوالا)                    | 123  |
| 97  | اَلضَّارُ اَلنَّافِعُ                     | 124  |
| 98  | اَلْتُورُ (روش)                           | 125  |
| 98  | اَلْبَدِيْعُ (بِمثال)                     | 126  |
| 98  | اَلْهَادِی (راستہ بٹلانے والا)            | 127  |
| 98  | أَلْبَاقِيُ (باقربِ والا)                 | 128  |
| 98  | اَلْوَادِ ثُ (حقيق وارث ہونے والا)        | 129  |
| 99  | اَلرَّشِيدُ (سيد هىراه والا)              | 130  |
| 99  | الصَّبُورُ (مبركرنے والا)                 | 131  |
| 100 | فائده: كيااساءالحنى 99سے زائد بھى بيں؟    | 132  |

### پیش لفظ

اللہ عالی نے اس زمین پر انسانیت کی ہدایت ور ہنم ٹی کے لئے انبیاء کرام علیہم السلام مبعوث فرہائے جنہوں نے اپنی زندگیاں اس مقصد کے حصول میں صرف کر دیں کہ تو حید کی آواز عام ہو جائے اور انسانیت دنیاو آخرت میں سرخروہو۔انبیاء کرام علیہم السلام کی اس تبلیغ کے بعدیہ فرض منصی علاء کرام کے کمزور شانوں پر آیا، جنہوں نے حتی المقدور اس دین متین کی خدمت کی ہے اور تاقیامت کرتے رہیں گے۔ سرزمین سندھ سے بیشار علاء حق پیدا ہوئے ہیں اور بہت سے اب بھی دین کی خدمت میں معروف ہیں۔

علامه سید ابو محمد بدیع الدین شاه الراشدی رحمه الله کی شخصیت ان سب میں نمایال تھی۔ الله تعالی ان کی مغفرت فرمائے آمین پارب العالمین۔

شاہ صاحب رحمہ اللہ تحریر و تقریر کے میدان میں ارزو، سند هی اور عربی کے ذریعے خدمات سرانجام دیتے رہے، لیکن ان کی سند هی تصنیفات بے مثال ہیں۔ ان میں سے ایک تصنیف ''تشریح الاسماء الحسنی'' ہے جس کاار دو ترجمہ آپ کی خدمت میں پیش کیا جارہا ہے۔ اللہ تعالی سے دعا ہے کہ وہ ہمیں کتاب سمجھ کر پڑھنے اور اس پر عمل پیرا ہونے کی توفیق عطافر مائے۔ اور جن جن ساتھیوں نے اس کتاب کی اشاعت میں کسی قشم کا جسی تعاون فرمایا ہے، اللہ رب العزت ان سب کو اجرِ عظیم عطافر مائے (آمین)۔ بھی تعاون فرمایا ہے، اللہ رب العزت ان سب کو اجرِ عظیم عطافر مائے (آمین)۔ اللہ سب التعاونی للدعوۃ والارشاد و توعیۃ الجالیات بالسلی



### مقلمه

الحمدالله رب العالمين والعاقبة للمتقين ولا عدوان الا على الظالمين والصلاة والسلام على الرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه وأهل طاعته أجمعين، و بعد:

الله تعالی کے باہر کت نام اور صفات ہیں جن کی پہچان اصلِ توحیدہ، کیونکہ ان صفات کی سیج معرفت صاصل ہوگی نیز ابواب توحیدروشن صفات کی سیج معرفت سے ذات باری تعالی کی معرفت عاصل ہوگی نیز ابواب توحیدروشن و داشج ہوں گے۔ ظاہر ہے کہ عقیدہ توحید کی معرفت اور اس پر تاحیات قائم ودائم رہناہی اصل دین ہے۔ یہی وجہ تخلیق جن وانس ہے اور اس پیغام توحید کو پہنچانے اور سمجھانے کی فاطر بے شار نبو تیں اور رسالتیں تفکیل دی گئیں، کا بیں اتاری گئیں، اور الروح الامین فاطر بے شار نبو تیں اور رسالتیں تفکیل دی گئیں، کا بیں اتاری گئیں، اور الروح الامین جریل علیہ الصلاۃ والسلام کو باربار آسانوں سے بھیجا گیا۔

الله تعالى كے ناموں اور صفات كے حوالے سے تو حيد كى اس مستقل قتم كو" تو حيد لا ساء والصفات" كہاجا تا ہے۔

توحید کی بیہ قتم جس قدر عظمت و تقدی اور ضرورت واہمیت کی حامل و متقاضی ہے، اس قدر ہماری غفلت و بے توجی کا شکار ہے ۔۔۔۔۔ کہیں تواس موضوع کاسرے سے اہتمام ہی مفقود و متر وک ہو چلا ہے اور کہیں اگر اہتمام موجود ہے تو وہ متکلمین و فلاسفہ کی بیار سوچ کا عکاس و آئینہ دار بناہوا ہے۔ وہ منج تقریبانا پید ہو تا جارہا ہے جس پر خاتم النمیین

محدر سول الله علی نے اپنے اصحاب کرام ملکی تربیت فرمائی تھی اور جس پر آج تک ان کے اتباع قائم و مستمر ہیں۔

میں اس مختر سے مقدمہ کے ذریعہ توحید اساء و صفات کے حوالہ سے نہایت اختصار کے ساتھ چند بنیادی قواعد بیان کرنے کی کوشش کروں گا۔اس دعا کے ساتھ کہ اللہ تعالیٰ رسولِ اکر م علیہ اور ان کے اصحاب اللہ ادر ان کے تابعین باحسان کے منج پر قائم رکھے اور ہمیں توحید کی صحیح معرفت عطا فرمائے اور ای توحید پر ہمارا خاتمہ فرمائے چونکہ معرفت توحید پر خاتمہ ہی مدارِ نجات ہے۔ رسول اللہ علیہ کا ارشاد گرائی ہے: من مات و ھو یعلم انہ لا اللہ الا اللہ دخل الحدید یعنی جس شخص کی موت اس طرح آئے کہ اسے (دل کی گرائیوں سے) لا اللہ اللہ کا صحیح علم ہو تو وہ ضرور جنت میں داخل ہوگا۔ (دواہ سلم)

پہلا قاعدہ: یہ ہے کہ یہ ایمان رکھا جائے کہ اللہ تعالی کے اساء و صفات موجود
ہیں اور وہ سب کے سب بابر کت ، اچھے اور بیارے ہیں۔ قال اللہ تعالی: ((ولله الاسماء
الحسنی فادعوہ بھا) (الاعراف ۱۸۰) ترجمہ: اور اللہ تعالی کے اچھے نام ہیں تواس کو انہی
ناموں سے پکارو۔ ((قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن ایّامًا تدعوا فله الأسماء الحسنی)
(الاسراء: ۱۱۱) ترجمہ: اے پیغیمر! کہہ دیجے کہ تم (اللہ تعالی کو) اللہ کہہ کر پکارویار حمٰن کہہ
کر، جس نام سے بھی پکارو، اس کے توسب نام اچھے ہیں۔ ((الله لا الله الا هو له الأسماء
الحسنی ظفا: ۸) ترجمہ: اللہ بی ہے جس کے سواکوئی معبود برحق نہیں، اس کے اچھے
الحسنی ظفا: ۸) ترجمہ: اللہ بی ہے جس کے سواکوئی معبود برحق نہیں، اس کے اچھے
انچھے نام ہیں۔

ان آیات سے اللہ تعالیٰ کے ناموں کے موجود ہونے کا پتہ چلتا ہے چنانچہ اس پر ایمان لے آئے۔

<u>دوسر اقاعدہ:</u> یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نام صرف وہی ہیں جو اللہ تعالیٰ نے خود بیان فرمادیئے یااسکے رسول محمد علطیہ نے واضح فرمادیئے، اس پراضافہ کی نہ تو مخبائش ہے نہ ہم اس بارہ میں سوچ سکتے ہیں اور نہ ہی ہمارے پاس کوئی علم ہے۔

اس سلسلہ میں اللہ اور اس کے رسول کے بیان پر اکتفاء کرنااس لئے ضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کو اللہ تعالیٰ سے زیادہ اور بہتر کوئی نہیں جان سکتا بلکہ ہر چیز کو سب سے بہتر اور زیادہ اللہ بی جانتا ہے۔ ﴿ ءَ أَنتِم أُعلِم ام اللّٰه ﴾ ترجمہ: کیاتم زیادہ جانتے ہویا اللہ ؟

اور جہال تک اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے بیان کا تعلق ہے توان کی تو شان یہ ہے کہ اور جہال تک اللہ علیہ وسلم کے بیان کا تعلق ہے توان کی تو شان یہی ہے کہ وہ شرعی امور میں وحی اللہ کے بغیر گفتگو ہی خبیں فرماتے۔ ﴿وما ينطق عن الله وَای اِن هو اِلاَّ وحی یوحیٰ ﴾ (انجم: ۴٫۳) ''اور وہ اپنے دل کی خواہش سے بھی بات خبیں کر تا۔ اس کی توہر بات وحی ہے جواس کی طرف اتاری جاتی ہے ''۔

اس قاعدے کو بوں بھی بیان کیا جا سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے تمام اساء و صفات تو قیفی ہیں۔

توقیفی امور وہ ہوتے ہیں جو بندے کی عقل سے مادراء ہوں اور جن کا اثبات اللہ تعالیٰ کے میں البار اللہ تعالیٰ کے کسی بھی نام کا اثبات قر آن وحدیث کے بغیر ممکن نہیں ہے۔ اثبات قر آن وحدیث کی دلیل کے بغیر ممکن نہیں ہے۔

تیسرا قاعدہ: میہ کہ قرآن دحدیث میں اللہ تعالیٰ کے جونام مذکور ہیں ان کا مجموعہ ۹۹ہے۔ عن ابی هریرة رضی الله عنه قال قال رسول الله سلط (إن لله تسعة و تسعین اسما مائة إلا واحدا من أحصاها دخل الحنة إنه و تر یحب الوتر) (رواه البخاری و مسلم)"ابو بر ریه رضی الله عنه سے مروی ہے که رسول الله علی نے فرمایا: بیشک الله تعالی کے ۱۹۹ میں ایک کم سوجوان کی مفاظت کرے گا، جنت میں داخل ہوگا بیشک وه و تر (ایک) ہوا و روز یعنی (طاق عدد) کو پند کر تاہے"۔

ٹابت ہواکہ قرآن وحدیث میں اللہ تعالیٰ کے 99نام بیان ہوئے ہیں۔

چوتھا قاعدہ: یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء و صفات محض 99 کے عدد پر محصور نہیں ہیں۔ ان 99 ناموں کے علاوہ بھی اس کے نام ہیں جو ہمیں بتائے نہیں گئے۔ اس کی دلیل رسول اللہ علیہ کی یہ حدیث ہے جو آپ علیہ کی ایک جامع دعاء پر مشمل ہے اور وہ صحیح بخاری میں بروایت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ موجود ہے، اس میں یہ الفاظ بھی میں: (أسالك بكل اسم هو لك، سمیت به نفسك او آنزلته فی کتابك أو علمته أحدا من حلقك او استأثرت به فی علم الغیب عندك است الحدیث) لیمی "اے اللہ میں تجھ سے تیر ہے ہرنام کے واسطہ سے سوال كرتا ہوں جو نام تو نے اپنی ذات کے بیان كر ديے يا پی كرا ہوں جو نام تو نے اپنی ذات کے بیان كر ديے يا پی كرا ہوں جو نام سكھاد سے یا جن ناموں وہ تو نام سكھاد سے یا جن ناموں وہ تی كرا ہے ہیں محفوظ ركھا ہوا ہے "۔

اں حدیث ہے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے بچھ نام اس کے خزانۂ غیب میں موجود ہیں جن کا ہمیں علم نہیں دیا گیااور یہ بات بالکل ظاہر اور واضح ہے کہ جو چیز اللہ تعالیٰ کے خزانۂ غیب میں ہے اس کے ادراک یااطلاع کا ہمارے پاس کوئی ذریعہ نہیں ہے۔
امام بیہجی رحمہ اللہ نے کتاب الا ساء والصفات میں ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی

الله عنها كى ايك دعاذ كركى ب اوريه بتاياب كه ان كى يه دعاالله كے نبى علي في في سى:

(اللهم انى أسألك بحميع اسمائك الحسنى كلها ما علمنا منها و مالم نعلم .....)

"ل الله! من تجھ سے تیرے تمام ناموں جو سب پیارے ہیں، كے واسطے سے سوال كرتى ہوں، جن ناموں كو ہم جانتے ہیں (ان كے واسطے سے بھى) اور جن ناموں كو ہم نہيں جانتے (ان كے واسطے سے بھى) اور جن ناموں كو ہم نہيں جانتے (ان كے واسطے سے بھى) "-

معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے نام توغیر محصور اور لا محدود ہیں گر ہمیں ۹۹ ناموں کی اطلاع دی گئی، لہذا ہم انہی پر اکتفاء کریں اور انہی کی حفاظت واحصاء کرتے رہیں۔اور محض اپنی عقل یاغیر متند نقل کی بناء پر تجاوز و تعدی کی کو شش نہ کریں۔

امام احمد بن حنبل رحمه الله فرمايا كرتے تهے: (لا يوصف الله إلا بما وصف به رسوله لا يتحاوز القرآن والحديث) (شرح العقيدة الواسطية ص ٢٠)\_

لینی اللہ تعالیٰ کی صرف وہی صفات بیان کی جائیں جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول نے بیان کردی ہیں اور اس سلسلہ میں قر آن وحدیث سے بالکل بھی تجاوزنہ کیا جائے۔

چنانچ قرآن و صديث من جو كه وارد بات قبول كرليا جائ اور زياده بحث و تعلق سي خيانچ قرآن و صديث من الامن الشنقيطي رحم الله لكهت بين: "اعلم ان كثرة الحوض والتعمق في البحث في آيات الصفات و كثرة الاسئلة في ذلك الموضوع من البدع التي يكرهها البسلف" (منهج و دراسات آيات الاسماء والصفات ص ٩)-

لینی بخوبی جان لو که الله تعالی کی صفات پر مشمل آیات کریمه میں زیادہ غور و

خوض کرنااور گہرائی میں جانے کی کوشش کرنااور اس موضوع پر خوب سوال وجواب کرنا مخملہ ان بدعات کے ہے جے سلف صالحین سخت ناپند کرتے تھے۔ چنانچہ صحابہ کرام مضوان اللہ علیہم اجمعین کی سیرت طیبہ کا ایک روشن پہلوجس نے انہیں دیگر طبقات سے منفر دو ممتاز کر دیا یہ بھی ہے کہ انہوں نے اس مسئلہ میں بھی گہرائی میں جانے کی کوشش نہیں کی۔ جس قدراللہ کے نی عظیمہ نے بتلا دیا اسے تسلیم کر لیااور قبل و قال اور بلا مقصد و ضرورت مناقشہ اور خصومت و جدال سے کیمر گریز کیا اس لئے نہیں کہ وہ جہل یا کو تاہی علم کا شکار تھے بلکہ اس لئے کہ ان کا تقوی ، درع اور خالص تعلق باللہ نیز ایمان وابقان اس امر کا متقاضی تھا۔

اساءو صفاتِ باری تعالیٰ کے سلسلہ میں سب سے اہم قاعدہ یہ (سوال) ہے کہ ان پرایمان لانے کا صحیح طریقہ کیاہے؟

صحیح طریقہ بیہ کہ اللہ تعالی نے اپنی ذات و صفات کے متعلق اپنی کتاب میں اور اپنے رسول علیہ کے کہ اللہ تعالی کے اپنے رسول علیہ کی کر لیا جائے، ای کو اپنے رسول علیہ کی کر لیا جائے، ای کو بیان کیا جائے۔

بلاتمریف
بلاتمطیل
بلاتگییف
بلاتگییف
بلاتمثیل

اس اجمال کی تفصیل یوں ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء و صفات کو بلا تحریف قبول کیا جائے۔ تحریف سے مرادیہ ہے کہ نص یا دلیل میں اپنی خواہش کے مطابق تبدیلی کی

مائے۔

یہ عمل انتہائی ند موم ہے اور باری تعالیٰ کی صفات میں تحریف جیسا فیجے اور ند موم فعل قطعی ناجا رئے۔

لینی اللہ تعالی کی کسی صفت کو کسی کے ساتھ تثبیہ نہ دی جائے مثلاً یوں نہ کہا جائے کہ اللہ تعالیٰ کا سننااور دیکھنا انسان کے سننے اور دیکھنے کی طرح ہے۔اس کی تمام صفات کمال ہیں، نقص سے پاک ہیں اور بالکل و لی بی ہیں جیسی اس ذات کے لائق ہیں۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات پر صحیح ایمان لانے کا تقاضہ یہ ہے کہ وہ بلا تعطیل، بلا تحریف، بلا تکییف اور بلا تشبیہ ہو نیزیہ کہ اللہ تعالیٰ کی کسی صفت کا انکار، یا کسی صفت کی ففظی یا معنوی تحریف یا کسی صفت کی اپنی خواہش و حویٰ کی بنیاد پر تاویل یا کسی صفت کی کیفیت بیان کرنایا کسی صفت کو مخلوق کی صفت کے مشابہ قرار دینایہ سب حرام ہے اور بعض امور تو کفریا شرک بن جاتے ہیں۔ اعادن اللہ من الم کفر والشرك و اتباع المهویٰ۔

تشر تحالا ساء الحسنى

الله تعالی کے اساء مبارکہ کے سلسلہ میں ایک اور قتم قابل غورہے تاکہ اساء باری تعالیٰ پر ایمان لانے کی معنویت مزید واضح ہو جائے۔الله تعالیٰ کے پچھ نام لازم ہیں اور پچھ متعدی ہیں۔

پہلے لازم اور متعدی کامعنی سمجھ لیجئے۔لازم وہ چیز کہلاتی ہے جوا کیک شخصیت تک محدود ہے اور متعدی وہ چیز ہے جس کا اثر ایک شخصیت سے دوسر ی شخصیت تک پہنچ جائے۔

لازم کی مثال: زیدنے کھانا کھایا ..... کھانا کھایازید تک محدودہے۔

متعدى كى مثال: زيد نے خالد كو مارا ..... يبال مار نے كاعمل فد كور بے جو زيد كى طرف سے خالد تك يہنچا۔ اللہ تعالى كے جو اساء لازم بيں مثلًا الحدى (زندہ) العظيم (برا، عظمت والا) ان پر ايمان لانے كا طريقه بيہ ہے كہ ان اساء كو مانا جائے اور ان ميں موجود صفت الحياة اور العظمة كو بھى مانا جائے۔

الله تعالیٰ کے متعدی اساء، جیسے الرحمٰن (رحم کر نیوالا) الرزاق (بہت رزق دینے والا) پر ایمان لانے کے نین مراحل ہیں:۔

- (۱) ان اساء کومانا جائے۔
- (۲) ان اساء کے اندر جو صفت ہے لینی رحمت اور رزاقیت، اسے بھی قبول کیا جائے۔
- (۳) ان اساء کے اثر کا مخلو قات تک پنچنا بھی قبول کیا جائے۔ چنانچہ صفت رحمان یا رحیم میں جور حمت پنہاں ہے اس کااثر بندوں تک پنچنا ہے۔صفت ِ رزاق میں جور زاقیت کا وصف پنہاں ہے اس کا اثر بندوں تک پنچنا ہے۔ چنانچہ تمام بندے رحمت اور رزق سے

فیضیاب ہورہے ہیں۔اللہ تعالیٰ کی صفات کی ایک اور قتم بھی پیش خدمت ہے، جوتی اور
سلبی۔ جُوتی صفات وہ ہیں جو اللہ کیلئے خابت ہیں مثلاً و ھو السمیع البصیر۔الله لا اله الا
ھو الحی القیوم ، ، ، چنانچہ السبع، البصیر، الحی، القیوم ، یہ سب وہ صفات ہیں جو اس ذات
باری تعالیٰ کیلئے خابت ہیں، ان پر ایمان لانے کا طریقہ گذشتہ صفحات میں بوی تفصیل کے
ساتھ گذر چکا ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ ان صفات جُوتیہ کو قبول کیا جائے، ان میں کوئی تبدیلی،
تاویل، تشبیہ یا تعطیل سے یکسر گریز کیا جائے اور یہ عقیدہ رکھا جائے کہ یہ تمام صفات کمال
ہیں، ہر قتم کے نقص سے منز ہاور مبرئی ہیں اور جیسی اس ذات قادر مطلق کے شایان شان
ہیں، ہر قتم کے نقص سے منز ہاور مبرئی ہیں اور جیسی اس ذات قادر مطلق کے شایان شان

سلبی صفات سے مرادوہ صفات ہیں جن کی اللہ تعالی سے نفی کی گئے ہے جیسے و لا یطلم ربك احدا اور تیر اپر وردگار كى پرظلم نہيں كرتا۔ يہاں اللہ تعالی سے ظلم كی نفی ہے۔ يہ سلبی صفت ہے اس پر ايمان لانے كاطريقہ بيہ ہے كہ جس چیز كی اللہ تعالی سے نفی كی گئی ہواسے من وعن قبول كرليا جائے اور اس نفی كی ضعد كو اللہ تعالی كيلئے ثابت كيا جائے۔

چنانچہ آیت ند کورہ میں ظلم کی نفی ہے،اسے مانا جائے اور ظلم کی ضد عدل کو اللہ تعالیٰ عدل فرمانے والا ہے۔ تعالیٰ کیلئے بکمالہ ثابت کیا جائے اور یہ ایمان رکھا جائے کہ اللہ تعالیٰ عدل فرمانے والا ہے۔ اس طرح صفات سلبیہ پر ایمان بھی پورا ہو جائے گا۔

ہم نے عام فہم انداز سے صفات باری تعالیٰ پر ایمان لانے کی حقیقت واہمیت واضح کی ہے۔ تمام بھائیوں سے یہ گذارش کریں گے کہ توحید کی اس اہم قتم کا اہتمام فرمائیں۔ جب منج صحیح ہوگا اور صفات کا فہم حاصل ہوگا تو عقیدے کی اصلاح تو لاز آ ہو ہی جائے گی ولیکن اس کے ساتھ ساتھ عبادات نیز اساء و صفات کے ذریعے ذکر الیمی اور دعاو غیرہ میں

ا یک روحانی لذت طمانیت اور حلاوت کا عجیب وخوش کس احماس ہو گانیز اللہ تعالیٰ کی طرف سے اجرو ثواب کے انبار اس خوشی پر مزید حیار جاند لگادیں گے۔

ایک مثال: آیة الکری کی بہت فضیلت ہے۔ منداحمہ، ابوداوداور متدرک ماکم کی ایک مثال: آیت ہے چو نکہ حاکم کی ایک روایت سے ثابت ہو تاہے کہ یہ قرآن پاک کی سب سے بڑی آیت ہے چو نکہ اس حدیث میں رسول اللہ علیہ نے فرمایا ہے:

"مجھے اس ذات کی قتم ہے جس کے ہاتھ میں میری جان ہے کہ آیت الکرسی کی ایک زبان اور دو ہونٹ ہیں اور یہ اللہ تعالی کے عرش کے ینچے اللہ تعالیٰ کی تقدیس کرتی ہے"۔

ربیعہ الجرثی رضی اللہ عنہ کی ایک حدیث میں اسے قرآن پاک کی سب سے افضل آیت قرار دیا گیاہے(البغوی فی معجمہ)۔

جناب علی رضی اللہ عنہ کامو قوف اڑے (اوراس قتم کے آثار حکماً مرفوع ہوتے ہیں) کہ میں ایساکوئی عقل مند مسلمان نہیں جانتا جورات کوسونے سے قبل آیة الکرسی اور سورہ بقرہ کی آخری آسیتیں نہ پڑھتا ہو کیونکہ یہ دونوں عرش کے خزانوں میں سے ہیں (تفییر ابن کثیر۔مصنف ابن الی شیبہ)۔

اس فتم کا ایک قول ابوامامہ با حلی ہے بھی مروی ہے (منداحمہ وطبر انی)
پھر رسول اللہ علیہ کے بہت سی احادیث جو ابو ہر ریورضی اللہ عنہ ، ابی بن کعب
رضی اللہ عنہ ، معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ اور ابو ابوب انصاری رضی اللہ عنہ وغیرہ سے
مروی ہیں ، معلوم ہو تا ہے کہ صبح وشام اس آیت کو پڑھنے والے شخص سے شیطان بھاگ
جا تا ہے اور کوئی فد کریا ہونث جن قریب بھی نہیں پھٹلما اور صبح کو پڑھنے والے شخص پر شام

تک اور رات کو پڑھنے والے شخص پر صبح تک اللہ تعالیٰ کی طرف سے محافظ مقرر کر دیا جاتا ہے۔

نیز ابوامامه رضی الله عنه سے رسول الله علی کافرمان منقول ب:

"جو شخص ہر فرض نماز کے بعد آیت الکری پڑھتارہے گااس کے جنت میں دا ظلے پُر موت کے سواکو کی رکاوٹ نہیں ہے"۔

اب اس آیت کی اس قدر فضیلت کے وجوہ ور موز اللہ ہی بہتر جانتاہے، لیکن بظاہر ایسامعلوم ہو تاہے کہ اس آیت الکرس میں کم دبیش اللہ تعالیٰ کی بارہ صفات مذکور ہیں۔

روسری مثال: سورة الاخلاص (قل هو الله احد) کی بزی فضیلت وارد ہے۔
منداحمد وغیرہ میں معاذین انس الجہنی رضی الله عنه کی حدیث مروی ہے۔ رسول الله علی الله علی الله عنه کی حدیث مروی ہے۔ رسول الله علی علی بنائے گا۔ ایک صحابی نے بوجھا کہ اگر ہم دس بارے زیادہ پڑھ لیں؟ تو فرمایا: "الله تعالی کی عطا بہت عمدہ اور نہ ختم ہونے والی ہے "ایک صحابی نے اپنی دعا میں سورة الاخلاص میں بیان شدہ صفات باری تعالی کا واسطہ دیا تورسول الله علی الله علی خاص کی جائے اللہ تول فرماتا ہے اور اعظم کا واسطہ دے کر سوال کیا ہے کہ اس واسطہ سے جودعا کی جائے الله تبول فرماتا ہے اور جوسوال کیا جائے الله تعالی عطافر مادیتا ہے "(منداحم، ابوداؤد، ترندی)۔

ایک صحابی ہر نماز میں سور ۃ اخلاص ضرور پڑھتے تھے، رسول اللہ علیہ نے اس سے اس کا سبب پوچھا تو انہوں نے کہا مجھے اس سور ۃ سے محبت بہت ہے تو آپ علیہ نے فرمایا: اس سور ۃ کی محبت نے تجھے جنت میں داخل کر دیا ہے (تر نہ کی، ابن خزیمہ، ابن حبان) صحیح بخاری اور مسلم وغیرہ میں ایک اور شخص کا واقعہ نہ کورہے وہ بھی نماز کی ہر رکعت میں تشريح الاساء الحسلى

(قل هو الله احد) ضرور پڑھتا تھا، جب نبی اکرم علی کویہ بات معلوم ہوئی تو آپ علی کے اسے علی کو کہ بات معلوم ہوئی تو آپ علی کے نے صحابہ کے سے کہا: اس سے بوچھو کہ ایبا کیوں کر تاہے؟ صحابہ کے نے بوچھا تواس نے جواب دیا ''کیو نکہ یہ رحمٰن کی صفت ہے اور مجھے اس کا پڑھنا بہت مزہ اور لطف دیتا ہے''۔ آپ علی اللہ نے اور مجھے اس کا پڑھنا بہت مزہ اور لطف دیتا ہے''۔ آپ علی اللہ نے اور کہ تم اللہ تعالی کے محبوب بن چکے۔

مؤطاامام مالک میں ہے کہ رسول اللہ عَلِیلِّ نے ایک شخص کو سور ۃ (قل ھو اللہ احد) پڑھتے ہوئے سنا۔ فرمایا: اس کیلئے جنت واجب ہو چکی ہے۔

ایک ادر مخف کو آپ علی نے یہ سور ۃ پڑھتے ہوئے سنا تو فرمایا:اللہ تعالیٰ نے اس کے تمام گناہ معاف فرمادیئے ہیں۔

ایک اور صحابی کے جنازہ میں جریل علیہ السلام نے ستر ہزار فرشتوں کے ساتھ شرکت فرمائی، رسول اللہ علیہ نے جریل علیہ السلام سے پوچھا کہ اس شخص کو اتنااعزاز کیسے نصیب ہوا؟ فرمایا: یہ اٹھتے، بیٹھتے، چلتے، پھرتے اور سواری پر (قل هو الله احد) پڑھتا رہتا تھا (المعجم الکبیر للطبرانی)۔اس صحابی کانام معاویہ بن معاویہ المحزنی تھا۔

جبکہ بہت ی دیگر صحیح احادیث سے ثابت ہے کہ (فل هو الله احد) ایک تہائی قرآن کے برابر ہے اور جواسے تین بار پڑھے گا،اسے پورے قرآن کی تلاوت کا ثواب ملے گا۔

اس سورۃ کے اس قدر فضائل کے رموز و حِکم ہو اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے مگر ایک بات بالکلٰ واضح طور پر کہی جاسکتی ہے کہ یہ مخضر سی سورۃ اول تا آخر مکمل اور جامع توحید ہے اور اس میں اللہ تعالیٰ کی بہت سی صفات نہ کور ہیں۔

یہ چند مثالیں تثویق قار کین کیلئے پیش کی ہیں تاکہ واضح ہو جائے کہ صفات باری

تعالی پر مشمل ذکر کتنے اجر و ثواب کا حامل ہے۔

چنانچہ جسے ان صفات کی معرفت حاصل ہو اور وہ پورے یقین و بصیرت کے ساتھ ان کافہم رکھتا ہو اور اعتقاد أو عملاً ان پر قائم ہو تواس کا سے عقید و توحید اس کی نجات کا باعث بن جائے گا۔

رسول الله عليه كي بهت سے اذكار اس معنويت و فضيلت كاپيغام ديتے ہیں۔ صحح بخارى كى آخرى حدیث ہے:

"دو کلے ہیں جو اللہ کو بڑے پند ہیں، زبان پر بہت ملکے، گر قیامت کے دن میزان میں بہت بھاری ہوں گے "سبحان الله و بحمده سبحان الله العظیم

اگر آپ غور کریں تواس فضیلت کی بنیادیہ ہے کہ بید دو کلے تمام صفات کو سمیٹے ہوئے ہیں۔ اس لئے ایک حدیث میں ارشاد فرمایا "جو شخص صبح وشام سوبار"سبحان الله و بحمده "پڑھے گا، الله تعالی اس کے تمام گناہ معاف فرمادے گا خواہ وہ سمندرکی جماگ کے برابر بی کیوں نہ ہوں"

قار تین کرام! توحیداساء و صفات کا کماحقد اہتمام سیجے، یہ توحید باری تعالی کے فہم کی مغتاح ہے۔ ہم جیسے معصلیوں کے سمندر میں ڈوبے ہوئے انسانوں کی مغفرت کا بہت براسہار ا۔۔

و صلى الله على نبينا محمد وعلى آله و صحبه واهل طاعته أجمعين \_

كتبه عبدالله ناصر رحمانی امیر جمعیت الجحدیث سندھ

## بعم الأنم الأحس الأحميم

### مقدمه مصنف

ٱلْحَمُدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ وَالصَّلوٰةُ وَالسَّلاَمُ عَلَى سَيِّدِ الْمُرْسَلِينَ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَعَلَى آهُلِ طَاعَتِهَ آحُمَعِيْنَ \_

أمًّا بَعُدُ :\_

قرآن مجیدی معروف تغیر "بدیج التفاسیر" میں سورہ فاتحہ کی پہلی آیت:
"بعم اللہ الار حمل الار حمل الراحم "كے لفظ" اسم"كى تشر ت كرتے ہوئے "الاساء الحفٰى" يعنى الله
تعالى كے ناموں كى بھى تشر ت كى گئى ہے۔ جس سے اللہ كے كافی بندوں نے استفادہ كيا
ہے۔ وللہ الحمد۔

بعض دوستوں کا اصرار تھا کہ "الاسماء الحسنی" کی تشری کو الگ کتابی صورت میں شائع کیا جائے تاکہ اس سے استفادہ اور توحید کو سجھنا آسان ہو جائے۔ در حقیقت اللہ تعالیٰ کی تاکیہ و حمایت سے تعالیٰ کی تاکیہ و حمایت سے اس تشریح کو اصل تفییر سے مناسب تر تیب دے کر قار کین کے لئے پیش کیا جارہ ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو توحید سے سر شار فرمائے آمین

المؤلف

### بعم الله الرحمل الرحمي

الله تعالی کے سب نام ہی اچھے ہیں اور اسے ان ہی ناموں سے پکار اجائے اور ان اچھے ناموں والی اور کوئی ذات نہیں۔

وَ لِلهِ اللَّسمآءُ الْحُسنى فَادْعُوهُ بِهَا (اعراف ع ٢٢ ب ٩) "اورالله تعالى كسبنام اليح بين، اسا الني نامول سي يكارو".

قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِادْعُوا الرَّحُمٰنَ آيَّامًّا تَدُعُوا فَلَهُ الْأَسَمَآءُ الْحُسنٰي (بني اسرائيل ع١٢ ب ١٥)

"اے پینمبر کہہ د بیجے کہ اللہ کواس کے نام سے پکارویار حمٰن کے نام سے پکارو، جس نام سے بھی تم پکارواس کے سب نام اچھ ہیں "۔

اَللَّهُ لا إله إلاَّ هُوَ لَهُ الْأَسُمَآءُ الْحُسُنَى (طَهْع ١ ب ١٦)

"الله وه ہے کہ اس کے سواکوئی معبود نہیں،اس کے نام اچھے ہیں"۔

هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَآءُ الْحُسُنَى (الحشرع ٣ ب ٢٨)

وہ اللہ پیدا کرنے والا ، ایجاد واختر اع کرنے والا ، اور صور تیں بنانے والا ، اس یک سب ایجھے نام ہیں۔

الله تعالی کے کسی بھی نام ہے دعا کی جاسکتی ہے۔ صحیح ابن حبان میں سید ناعبدالله بن مسعود رضی الله عنہ سے روایت ہے کہ رسول الله علی نے فرمایا"جس بندے کو بھی غم یا فکر لاحق ہوا گروہ یہ دعا پڑھے گا تواللہ تعالی اس کی پریشانیاں دور فرمادیں کے اور خوشی نصیب فرمائیں گے"۔

ٱللَّهُمَّ إِنِّي عَبُدُكَ وَ ابْنُ عَبُدِكَ وَ ابْنُ آمَتِكَ نَاصِيَتِي بِيَدِكَ مَا ضٍ

فِيَّ حُكْمُكَ عَدُلٌ فِيَّ قَضَاؤُكِ اَسُالُكَ بِكُلِّ اِسْمٍ هُوَ لَكَ ، سَمَّيُتَ بِهِ نَفُسَكَ اَوُ اَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ اَوُ عَلَّمْتَهُ اَحَدًا مِّنُ خَلَقِكَ اِنْ نَفُسَكَ اَوُ اَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ اَوُ عَلَّمْتَهُ اَحَدًا مِّنُ خَلَقِكَ اَوْ اَسْتَأْثُرُتَ بِهِ، فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ اَنْ تَخْعَلَ الْقُرُآنَ رَبِيعَ قَلْبِي وَاسْتَأْثُرُتَ بِه، فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ اَنْ تَخْعَلَ الْقُرُآنَ رَبِيعَ قَلْبِي وَنُورُ بَصَرِي وَجَلاءَ حُزْنِي وَ ذَهَابَ هَمِّي \_

" یااللہ میں تیر ابندہ ہوں اور تیرے بندے اور بندی کا بیٹا۔ میری پیشانی تیرے ہاتھ میں ہے۔ تیر اہر حکم مجھ پر نافذہونے والا ہے۔ میرے بارے میں تیر اہر فیصلہ انصاف وعدل پر مبنی ہے۔ میں تجھ سے تیرے ہراس نام کے وسلے سے سوال کر تاہوں، جے تونے خودا پنے لئے پند کیا ہے یاا پی کتاب میں نازل کیا ہے یاا پی مخلوق میں سے کسی کو سکھایا ہے یا اپنے علم غیب کے خزانے میں محفوظ کرر کھاہے، کہ قرآن کو میرے دل کی بہار، آنکھ کانور اور میرے دکھوں اور غموں کو دور کرنے کا ذریعہ بنادے"

جب صحابہ کرام رضی اللہ عضم نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! کیا ہمیں ہید کلمات یاد کرنے چاہیں؟ آپ علی ہے نے فرمایا ہاں، جو سنے وہ بھی یاد کرلے (موارد الظمان الی زوائد ابن حبان للهیشمی ص ٥٨٥) اس حدیث سے یہ بات ثابت ہوئی کہ اللہ تعالیٰ کے بے شارا چھے نام ہیں اور ایسے بھی نام ہیں جن کواللہ تعالیٰ نے ظاہر نہیں کیا اور وہ اس کے علم غیب میں سے ہیں جس کا علم ضرف اسے ہی ہے لیکن یاد کرنے اور پڑھنے کے لئے صرف (٩٩) ناموں کاذکر ہے۔ چنانچہ بخاری و مسلم میں سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: ۔

إِنَّ لِلَّهِ تِسُعَةً وَّ تِسُعِينَ اِسُماً مِائةً إِلاَّ وَاحِدَةً مَّنُ اَحُصَاهَا دَحَلَ

الُحَنَّةَ (مشكوة ص ١٩٩)

"بے شک اللہ کے ( ننانوے )ایک کم سونام ہیں جو شخص ان کویاد کرے گاوہ جنت میں داخل ہو گا"۔

اوریداس لئے کہ جو بھی ان ناموں کویاد کرے گااور باربار پڑھتار بیگا تواس کا قلب اللہ کی طرف متوجہ ہو گاکیونکہ ہر نام سے اللہ تعالیٰ کی کوئی نہ کوئی قدرت، مہر بانی اور دَین (عطا) ظاہر ہوتی رہے گی اس لئے اس کا دل اللہ تعالیٰ کے لئے خالص رہے گا اور اپنی پروردگار کی مہر بانیاں دیکھ کر وہ اعمال صالحہ میں بھی مسارعت (تگ ودو) کر تارہے گا۔ اور اس کے غضب اور قہر کود کھ کر گناہوں سے تو بہ کر تارہے گا۔ اس قتم کے آدمی کے لئے یعن مطابق ہو اس کے غضب اور قہر کود کھ کر گناہوں سے تو بہ کر تارہے گا۔ اس قتم کے مین مطابق ہو اور یقینا جنت ہے۔ یہ اس لئے کہ رسول اللہ عقیقہ کا فرمان اللہ کے تھم کے مین مطابق ہو اللہ کا وعدہ یقینا سیا ہے۔ یہ اساء تر نہ کی (ص ۱۸۹ جلدا) میں نہ کور ہیں۔ جن کی مختمر تشریخ کی سے بیش کی جاتی ہے۔ یہ اساء تر نہ کی کتاب "الاسماء و الصفات "امام غزائی کی کتاب "المقصد الاسنی شرح اسماء اللہ الحسنیٰ "،امام بونی کی "شرح اسماء اللہ" اور امام ابوائی کی تفیرہ سے استفادہ کیا گیا ہے۔ تر نہ کی امام ابوائی زجاح کی تفیر "اسماء اللہ الحسنیٰ "، فیرہ سے استفادہ کیا گیا ہے۔ تر نہ کی کتاب اللہ عوات میں حدیث اس طرح ہے:۔

عن ابى هريره قال قال رسول الله ﷺ إِنَّ لِلْه تعالىٰ تسعة و تسعين اسما مائة غير واحدة من احصاها دخل الحنة ﴿ ا﴾ هوالله الذى لا اله إلا هو ﴿ ٢﴾ الرحمٰن ﴿ ٣﴾ الرحمٰن ﴿ ٣﴾ الملك ﴿ ٥﴾ القدوس ﴿ ٢ ﴾ السلام ﴿ ٧ ﴾ المومن ﴿ ٨ ﴾ المعيمن ﴿ ٩ ﴾ العزيز ﴿ ١ ﴾ الحالق ﴿ ١ ﴾ المصور ﴿ ٥ ﴾ الغفار ﴿ ١ ﴾ القهار ﴿ ١ ﴾ الوهاب

﴿١٨﴾ الرزاق ﴿١٩﴾ الفتاح ﴿٢٠﴾ العليم ﴿١٢﴾ القابض ﴿٢٢﴾ الباسط ﴿٢٦﴾ الخافض ﴿٢٤﴾ الرافع ﴿٢٥﴾ المعز ﴿٢٦﴾ المذل ﴿٢٧﴾ السميع ﴿٢٨﴾ البصير ﴿٢٩﴾ الحكم ﴿٣٠﴾ العدل ﴿٣١﴾ اللطيف ﴿٣٢﴾ الخبير ﴿٣٣﴾الحليم ﴿٣٤﴾ العظيم ﴿٣٥﴾ الغفور ﴿٣٦﴾ الشكور ﴿٣٧﴾العلى ﴿٣٨﴾ الكبير ﴿٣٩﴾ الحفيظ ﴿ ٤٠ ﴾ المقيت ﴿ ٤١ ﴾ الحليل ﴿٤٣﴾ الكريم ﴿٤٤﴾ الرقيب ﴿6٤﴾ الواسع ﴿٤٧﴾ الحكيم ﴿٤٨﴾ الودود ﴿٩٤ ﴾ المحيد ﴿٠٥ ﴾ الباعث ﴿١٥ ﴾ الشهيد ﴿٥٢﴾ الحق ﴿٥٣﴾ الوكيل ﴿٥٤﴾ القوى ﴿٥٥﴾ المتين ﴿٥٦﴾ الولى ﴿٥٧ ﴾ الحميد ﴿٨٥ ﴾ المحصى ﴿٩٥ ﴾ المبدئ ﴿١٠ ﴾ المعيد ﴿١١ ﴾ المحى ﴿١٢﴾ المميت ﴿٦٣﴾ الحي ﴿١٤﴾ القيوم ﴿١٥﴾ الواحد ﴿٦٦﴾ الماحد ﴿٧٧﴾ الواحد ﴿٦٨ ﴾ الصمد ﴿٦٩ ﴾ القادر ﴿٧٠ ﴾ المقتدر ﴿١٧ ﴾ المقدم ﴿٧٧﴾ المؤخر ﴿٧٣﴾ الاول ﴿٧٤﴾ الظاهر ﴿٧٥﴾ الاخر ﴿٧٦﴾ الباطن ﴿٧٧﴾ الوالى ﴿٨٨﴾ المتعال ﴿٩٩﴾ البر ﴿٨٨)التواب ﴿٨٨) المنتقم ﴿٨٢﴾ العفو ﴿٨٣﴾ الرؤف ﴿٤٨﴾ مالك الملك ﴿٥٨﴾ ذو الحلال و الاكرام ﴿ ٨٨﴾ المقسط ﴿ ٨٨﴾ الحامع ﴿ ٨٨﴾ الغنى ﴿ ٩٨﴾ المغنى ﴿ ٩٠ ﴾ المانع ﴿٩١﴾ الضار ﴿٩٢﴾ النافع ﴿٩٣﴾ النور ﴿٩٤﴾ الهادى ﴿٩٥﴾ البديع ﴿٩٦﴾ الباقى ﴿٩٧﴾ الوارث ﴿٩٨﴾ الرشيد ﴿٩٩﴾ الصبور

یہ حدیث ابن حبان بھی اپنی سیح میں لائے ہیں۔ (موار دانظمان ص ۵۹۲) اور حاکم نے متدرک ص ۱۲میں لا کراہے سیح کہاہے اور ذھبی نے تلخیص میں ان کی موافقت کی ہے امام حاکم رحمة اللہ علیہ بطور شہادت اس حدیث کی دوسری سند بھی لائے ہیں۔

# ☆ تشر ت > \rightarrow

(ایک اسک . ۔ یہ رب العالمین کی ذات بابر کت کااسم ذات یا ذات اس ہے جو سب ناموں میں بڑااور جامع ہے۔ کوئی اور ذات اس نام سے منسوب نہیں۔ عل تعظم لئ سبیا (مریم عمل سبیا (مریم عمل ۲) بھلاتم اس کا کوئی ہمنام جانتے ہو؟ یہی سبب ہے کہ اس کانہ تشنیہ ہے اور نہ ہی جمعے۔ اور اس کے معنی کے بارے میں کہا گیاہے کہ:۔

فالله اسم للموجود الحق الحامع لصفات الالهيه المنعوت بنعوت الربوبيه المنفرد بالوجود الحقيقي لا اله الا هو سبحانه وقيل معناه الذي يستحق ان يعبد وقيل معناه واحب الوجود الذي لم يزل ولا يزال والمعنى واحد \_

الله الله موجود بادشاہ کا نام ہے جوحت، سچااور تمام صفات الہيه کا جامع، ربوبيت كے تمام اوصاف سے موصوف، وجود حقیق میں منفر د، جس کے سوااور کوئی الله نہیں۔ بید بھی کہا گیاہے کہ الله دہ ہے جو تمام مخلوقات کی بندگی کا مستحق ہے اور کہا گیاہے کہ وہ واجب الوجود لینی جس کا ازل تا ابدتک موجود رہنا ضروری ہے۔ جو ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا۔ فذکورہ تمام معانی کا ماحصل ایک ہے۔

فصل: - اس اسم مبارک کے اختقاق کے بارے میں دوا قوال ہیں۔ ایک قول کے مطابق اصل اس کا اللہ بروزن فعال ہے بعد میں اس پر الف اور لام بعوض همز ہ کے داخل کئے گئے ہیں۔ جیسے اناس سے الناس اور بعض نے کہاہے کہ اصل الا لاہے۔اللہ کے داخل کئے گئے ہیں۔ جیسے اناس سے الناس اور بعض نے کہاہے کہ اصل الا لاہے۔اللہ کے

تعر تحالا ساءالحنى

همز و کو حذف کر کے لام کو لام میں ادغام کیا گیا تواللہ بن گیا۔ اس اصل کے مطابق اللہ کا اصل ولاء ہو گااور همز وواؤے بدل ہے جیسے وشاح سے اشاح اور وسادة سے اسادة

دوسرا قول بیہ کہ بیاسم علم خاص اور جامدہ، جس کا کوئی اہتقاق نہیں۔ بیشتر علم علم خاص اور جامدہ، جس کا کوئی اہتقاق نہیں۔ بیشتر علماء کا یہی خیال ہے۔ مثل امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ ، اور مفضل وغیر ہم۔ استاذ النو الخلیل نیز سیبوبیہ سے بھی ایک روایت میں یہی قول منقول ہے۔ (القرطبی ص۳۔۱۰۲ تا)۔

را قم الحروف كا بھی خیال ہے كہ تحقیق كے مطابق آخرى قول صحيح ہے اور اس فتم كے اشتقاق كے لئے كوئى دليل نہيں۔اس فتم كے تكلف كى بھی كوئى ضرورت نہيں بلكہ خود اسكے خلاف دلائل ہیں۔خود قرطبی نے امام خطابی سے نقل كياہے كہ:۔

والدليل على ان الالف واللام من بنية هذا الاسم و لم يدخلا للتعريف دخول حرف النداء عليه كقولك يا الله و حروف النداء لا تحتمع مع الالف و اللام للتعريف الاترى انك لا تقول يا الرحيم كما تقول يالله فدل على انهما من بنية الاسم \_

یعنی اس کے لئے ہوی دلیل ہے ہے کہ اس پر حرف نداءیاداخل ہو تاہے جیسے یااللہ گرکسی دوسرے نام پر معرف باللام ہونے کی صورت میں یا حرف نداداخل نہیں ہوگا۔ مثلاً یاالرحمٰن، یاالقدوس، یاالکر یم یاالغفاریاالشکوروغیرہ بلکہ یار حمان، یاقدوس، یا کر یم میاالغفاریا لشکوروغیرہ کیا جاتا ہے۔ ٹابت ہواکہ لفظ اللہ میں الف لام تعریف کے لئے نہیں ہے بلکہ اس کے اصلی بناء کے حروف میں شامل ہے۔ علاء النو نے بھی یہ تصریح کی ہے کہ منادی اس کے اصلی بناء کے حروف میں شامل ہے۔ علاء النو نے بھی یہ تصریح کی ہے کہ منادی

تعر تحالاساء الحسلى

معرف بالملام اور حرف نداء دونوں ایک ساتھ جمع نہ ہوں کے بلکہ اس صورت میں حرف نداء اور منادیٰ کے درمیان کلمہ " ایھا " اگر فد کر ہے اور اگر مؤنث ہے تو کلمہ " ایتھا " درمیان میں بڑھایا جائےگا۔ (الکافیہ لابن حاجب ص۲۵، متن متین ص ۱۱۸ الفیہ ابن مالک مع شرح ابن عقیل وشرحہ البھجة المرضیة للسیوطی ص ۱۸، المفصل للو خشری ص ۱۱۸، ملحقہ الاعراب لابی القاسم الحریری ص ۸۵ وغیره) ۔ علامہ خازن نے اپنی تغییر ص ۱۵ جا میں کہ اسے جہور کا قول قرار دیا ہے۔ علامہ فیروز آبادی القاموس ص ۲۸ جسم میں لکھتے ہیں کہ واصحها انه علم غیر مشتق ہے۔

الحاصل لفظ الله ، الله كاخاص ذاتى نام ہے اور الالله اس كا صفاتى نام ہے جس كے مختلف اهتقاق بتائے گئے ہيں جوسب قريباہم معنی ہيں۔

(اله الله الله الم ك زبرك ساته) بمعنى عبد يعنى بندگى ك - اور الهة ، الوهة اور الوهة اور الوهة اور الوهة اور الوهة استكالة بمعنى تعبد يعنى بنده بوااور استالة بمعنى تعبد يعنى بنده بوااور استالة بمعنى الم معنى بول ع معبود اور استعبد يعنى بنده بنايا - (القاموس ص ٢٨٠ج ٢٠) - اس طرح الله ك معنى بول ع معبود اور عبادت ك لا أق -

(۲) الله (لام کی زیر کے ساتھ) بمعنی تحیر لیخی جیران ہوا (الصحاح للجو ہری ص ۲۲۲۲ج۳)اورالڈ کے معنی ہوں گے وہذات جس کے ادراک اور معرفت کے لئے سب عقلیں جیران ہیں۔

﴿ ٣﴾ الله (لام كى زير كے ساتھ) بمعنى فزع لعنى پناه لى۔ اس كے بير معنى ہوں كے كہ وہ ذات جس كى ہر مصيبت و مشكل ميں پناه لى جائے۔ جسے :۔

اله يأله الى كذا اي لحااليه، قال الشاعر: \_ الهت الينا والحوادث

جمة و قال الاخر الهت اليها والركائب وقف (لسان العرب ص١٦٩ع-١٣)-

﴿٢﴾ الهت الى فلان سكنت اليه

(روح المعانی ج ا \_ ص ۵۳) بعنی اس میں سکون اور اطمعیان کے معنی بھی ہیں اور اللہ وہ ہے جس کے گھر پر آنے، عبادت کرنے اور ذکر کرنے سے مؤمن کو سکون اور اطمعیان حاصل ہو، جس طرح فرمایا :۔

اَلاَ بِذِكْرِ اللَّهِ تَطَمَيْنُ الْقُلُوبُ (الرعدع ٤ ب١٣) - خرر دار! دلول كواطمينان الله ك ذكر بى س ملتا ب-

﴿ ١٥ الله الفهل اذا ولع بامه (روح المعاني ص٥٣ ج١)

او خمیٰ کا بچہ اپنی ماں کی طرف شوق ہے آیا۔ گویا کہ اللہ وہ ہے جس کی طرف بندے شوق ہے آئے۔ لسان ہے آئیں اور اس کی محبت اور کشش بندوں کو اس کے دروازے تک لے آئے۔ لسان العرب ص ۲۸ میں ہے کہ:۔

ان النحلق يولهون اليه في حوائحهم و يتضرعون اليه فيما يصيبهم و يفزعون اليه في كل ماينوبهم كما يوله كل طفل الى امه ...

یعنی اللہ کی مخلوق اپنی حاجات کے لئے اس کے درکی مختاج و مجبور ہے اور مصیبت و مشکل کے وقت اس کے آگے تضرع و عاجزی کرتے ہیں اور حادثات کے وقت اس کی طرف لیکتے ہیں جیسے بچہ اپنی مال کی طرف بھا گتاہے۔اس صفحہ پر ابواللہ یشم سے منقول ہے ولا يكون الها حتى يكون معبودا و حتى يكون لعابده خالقا و رازقا و مدبرا و عليه مقتدرا فمن لم يكن كذالك فليس باله و ان عبد ظلمابل هو مخلوق و متعبد \_

لیخی اللہ وہ ہے جو معبود ہو اور اینے عابد کے لئے خالق، راز ق اور تدبیر کرنے والا ہو اور اپنے بندوں پر ہر طرح قدرت رکھنے والا ہو اور جس میں بیہ صفات نہ ہوں تو وہ اللہ نہیں ہو سکتااگر چہ ظلم واستبدادے اس کی بندگی بھی کی جائے۔ تب بھی مخلوق اور بندہ ہے لین یہ اللہ کا صفاتی نام ہے۔ کلمہ لا اللہ اللہ کے بھی یمی معن ہیں۔ یعنی اللہ کے سواکوئی الله نہیں۔وہی ایک اللہ ہے اور کوئی دوسر ااس صفت میں اس کاشریک نہیں۔ اس لئے یمی وجہ ہے کہ مسلمانوں کے علاوہ کا فراور اسلام سے پہلے دور جاہلیت میں بھی اللہ صرف اس ذات کو کہتے تھے جس کے اساءالحنٰی ہیں۔اور جن کو مشرک یو جتے تھے انہیں اللہ نہیں بلکہ الله كتة تع جس كاس كلم من نفي ب- (لمان العرب ص١٩ ٣٦ جس) مي ب: تفردسبحانه بهذا الاسم لا يشركه فيه غيره فاذا قيل الاله انطلق على الله سبحانه و على ما يعبد من الاصنام و اذا قلت الله لم ينطلق الا عليه سبحانه و تعالى و هكذا في تاج العروس ص۳۷۵ ج ۹ ـ

یعنی الله صرف ایک سبحانہ و تعالیٰ کا نام ہے جس میں کوئی اور شریک نہیں۔جب کہ الله ، الله سبحانہ تعالیٰ اور اس کے علاوہ ہر وہ چیز جس کی پوجا کی جاتی ہے سب پر اس کا اطلاق سوااس باری تعالیٰ کے کسی اور پر نہیں ہو تا۔اس لئے

تشر تحالا ساءالحسني

قرآن میں ہے کہ:

وَ لاَ تَدُعُ مَعَ اللهِ إللها اخرَ (القصص ع ٩ ب ٢٠)
اورالله كساته كسى اور معبود كومت بكاراس كسواكو كى عبادت ك لا تَق نهيس و لا تَعْمَعُلُ مَعَ اللهِ إللها اخرَ (بنى اسرائيل ع ٤ ب ١٠) اورالله كساته كساور كوشريك مت بنا -

اَئِنَّكُمُ لَتَشُهَدُونَ اَنَّ مَعَ اللهِ الِهَةَ اُخُرى قُلُ لَّا اَشُهَدُ قُلُ إِنَّمَا هُوَ

اِللَّهُ وَّاحِدٌ وَّ إِنَّنِي بَرِيءٌ مِّمَّا تُشْرِكُونَ (الانعام ع ٢ ب٧) ـ

کیاتم گواہی دیتے ہو کہ اللہ کے ساتھ اور معبود بھی ہیں؟ تو کہہ دے میں تو گواہی نہیں دیتا تو کہہ دے کہ وہی ایک معبود ہے۔ بے شک میں ان سے بیز ار ہوں جن کوتم شریک کرتے ہو

ءَ إِلَّهُ مَعَ اللَّهِ قُلُ هَاتُوا بُرُهَانَكُمُ إِنْ كُنتُمُ صَدِقِينَ (النمل ع ١٠٠)

كياالله كے ساتھ كوئى اور معبود بھى ہے؟ائے بى كہددے اگر سے ہو توكوئى دليل لاؤ۔

هُوَ اللَّهُ الَّذِي لاَ إِلهُ إِلاَّ هُوَ (الحشرع٣ ب٢٨)

و ہی اللہ ہے اس کے سوا کوئی معبود نہیں۔ ( و غیر ها من الایٹ ) بعنی اللہ کے سوا کوئی اور اللہ نہ بناؤ، نہ یکار واور نہ ہی اس کے سوااور کوئی اللہ ہے بلکہ و ہی ایک اللہ ہے۔

قصل: اسم مبارک الله سب ناموں میں سے زیادہ شان والا اور جائی ہے۔ اس لئے اس کو اسم اعظم کہا جاسکتا ہے۔ اس بارے میں علاء کے مختلف اقوال ہیں جو کہ تقریبًا چالیس کی تعداد میں ہیں۔ (تخفۃ الذاکرین فی عدۃ الحصن الحصین للشوکانی ص ۱۲) یہاں ہم مشکوۃ کتاب الدعوات باب اساء الله تعالی الفصل الثانی سے صرف تین احادیث ذکر کرتے ہیں جو

اساء باری تعالیٰ کے بارے میں ہیں۔ یہ احادیث فصل ثانی میں ساحب مشکوۃ لائے ہیں اور سب کی سب ثابت ہیں۔

﴿ ١﴾ عن بريدة ان رسول الله عَنْ سمع رحلا يقول الله مَ إِنَّى اللهُمَّ إِنِّى اللهُمَّ إِنِّى اللهُمَّ اللهُ عَلَا اللهُ بِاللهُ لَا الله الله باسمه الاعظم للهُ يُولُدُ وَ لَمُ يَكُنُ لَهُ كُفُوا اَحَدٌ فقال دعا الله باسمه الاعظم الذي اذا سئل به اعطى و اذا دُعى به احاب رواه الترمذي و ابو داؤد \_

بریده رضی الله عنہ سے روایت ہے کہ رسول الله علی فی فی کو کہتے سنا:

اے الله اجمیں تھے سے اس لئے سوال کر تاہوں کہ تواللہ ہے تیرے سواکوئی اللہ نہیں تواکیلا ہے، بے نیاز ہے جس نے نہ کی کو جنا اور نہ اسے جناگیا۔ اور اسکی برابری کرنے والا کوئی نہیں۔ آپ علی نے نہ کی کو جنا اور نہ اسے جناگیا۔ اور اسکی برابری کرنے والا کوئی نہیں۔ آپ علی نے فرمایا اس مخص نے الله تعالیٰ کے اسم اعظم (بہت بڑے نام) کے ساتھ دعا کی ہے اور اسم اعظم کے وسلے سے جب الله تعالیٰ سے مانگاجا تاہے تو وہ عطا فرما تا ہے اور جب اس سے دعا کی جاتی ہے تو وہ قبول فرما تاہے۔ یہ حدیث نمائی اور ابن ماجۃ میں بھی ہے۔ تر فہ کی نے اسے حسن کہا ہے۔ ابن حبان نے اپنی صحیح میں اس حدیث کو درج کیا ہے۔ اور حاکم اس حدیث کو متدرک میں لا کر کہتے ہیں کہ یہ حدیث بخاری اور مسلم کی شر الکا پر صحیح ہے۔ منذری اپنے استاد ابو الحسن مقد سی سے نقل کرتے ہیں کہ اس کی سند میں کسی طعن اور جرح کی مخبائش نہیں اور حافظ ابن حجر اس باب میں تمام روایات کے مقاطع میں اسے رانح قرار دیتے ہیں۔ (تخت الذاکرین میں ۱۲)۔

﴿٢﴾ عن انس قال كنت ُ جالسا مع النبي مُنْ في

المسحد ورجل يصلى فقال ألهم الله الله الكور الكو

انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں معجد میں رسول اللہ علی ہے ساتھ بیٹے ہے ساتھ بیٹے ہواں کر تا ہوں بیٹے ہوا ہوا تھا، ایک شخص نے نماز پڑھی اور یوں دعا مانگی : یا اللہ! میں تبھے سے سوال کر تا ہوں کے ونکہ تو تمام تعریفوں کے لائق ہے۔ تیرے سواکوئی معبود نہیں تو بڑا مہر بان، احسان کرنے والا زمین اور آسانوں کا پیدا کرنے والا ہے۔ اے بزرگی اور بخشش کے مالک! اے بمیشہ زندہ رہنے والے اور دنیا کو قائم رکھنے والے اور بر قرار رکھنے والے! میں تجھے سوال کر تا ہوں۔ آپ علیف نے فرمایا اس شخص نے اللہ سے اسم اعظم کے واسطے سے دعا مانگی ہے اور اسم اعظم وہ ہے کہ جس کے وسلے سے دعا مانگی جائے تو قبول کر تا ہے۔ اور جب اس کے واسطے سے دعا مانگی جائے تو قبول کر تا ہے۔ اور جب اس کے واسطے سے سوال کیا جا تا ہے تو عطافر ما تا ہے۔ اس صدیث کو ابن حبان نے اپنی صحیح میں درن کے واسطے سے سوال کیا جا تا ہے تو عطافر ما تا ہے۔ اس صدیث کو ابن حبان نے اپنی صحیح میں درن کے دار حاکم نے اسے مسلم کی شرط پر صحیح کہا ہے۔ (تحفۃ الذاکرین ص ۱۳۳)

وَ الله عنها) ان النبى عَلَيْكُ وَ الله عنها) ان النبى عَلَيْكُ قَالَ الله عنها) ان النبى عَلَيْكُ قال الله الله الاعظم في هاتين الايتين: وَ الله كُمُ الله وَاحِدٌ لآ الله الاهمو الرَّحْمُنُ الرَّحِيمُ مِ فاتحة آل عمران المَّمَّ الله لا الله الاهمو الحَدُى الْقَيْوُمُ رواه الترمذي و ابو داؤد و ابن ماحة والدارمي ـ

اساء بنت یزیدر ضی الله عنباے روایت ہے کہ رسول الله علی فی فرمایا : الله کا بوانام (اسم اعظم) ان دو آیتوں میں ہے(ا) (ترجمہ) تمہار امعبود ایک معبود ہے اس کے سواکوئی معبود نہیں وہ بہت رحم کرنے والا اور بہت مہر بان ہے۔ (البقرہ ع ۱۹ پ ۲)(۲) سورہ آل عمران کے شروع کی آیت (ترجمہ) آلم اللہ کے سواکوئی معبود نہیں وہ بمیشہ زندہ رہنے اور دنیا کو قائم رکھنے والا ہے۔

اس ضمن میں دیگر روایات بھی ہیں لیکن ان میں جرح اور کلام ہے۔ان متنوں دعاؤں کو پڑھنے سے اسم اعظم کا پڑھنانھیب ہو گا۔ دللٰدالحمد۔

فا كرة (۱) عام طور پر صوفی اور وجودی اس اكيله نام كاذكركرتے بیں۔الله الله كاور د كرتے بیں۔الله الله كاور د كرتے بیں۔الله الله كاور د كرتے بیں۔الله الله علی الله عنظم سے جوت تو در كنار بلكه سلف الصالحین القرون مشہود لهم بالخير میں بھی جمیں كوئی جوت نہیں ملیا۔ شخ الاسلام ابن تيميد الرد على المنطقيين ص ٣٥ ميں فرماتے بین: ۔

فاما الاسم المفرد فلا يكون كلاما مفيدا عند احد من اهل الارض بل ولا اهل السماء و ان كان وحده كان معه غيره مضمرًا او كان المقصود به تنبيها او اشارة كما يقصد بالاصوات التي لم توضع لمعنى لانه يقصد به المعانى التي تقصد بالكلام ولهذا عدا الناس من البدع ما يفعله بعض النساك من ذكر اسم " الله " وحده بدون تأليف كلام فان النبي من فال الفيل الذكر لا اله الا الله و افضل الدعاء الحمدلله (رواه

ابو حاتم في صحيحه) وقال افضل ما قلت اناو النبييون من قبلي لا اله الا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد و هو على كل شئ قدير (رواه مالك و غيره) و قد تواتر عن النبي عَلَيْكُ انه كان يعلم امته ذكر الله تعالى بالحمله التامه مثل سبحان الله والحمد لله و لا اله الا الله والله اكبر (رواه مسلم) و في صحيح مسلم عنه على الله قال لان اقول سبحان الله والحمد لله و لا اله الا الله و الله اكبر احب الى مما طلعت عليه الشمس و قال من كان آخر كلامه لا اله الا الله دخل الجنة و امثال ذالك فظن طائفة من الناس ان ذكر الاسم المفرد مشروع بل ظن بعضهم افضل في حق الخاصة من قول لا اله الا الله و نحوها و ظن بعصهم ان ذكر الاسم المضمر وهو " هو " هو افضل من ذكر الاسم المظهر و احرجهم الشيطان ان يقولوا لفظالایفید ایمانا و لا هدی بل دخلوا بذالك فی مذهب اهل الزندقة والالحاد اهل وحدة الوجود الذين يجعلون وجود المحلوقات وجود الخالق و يقول احدهم ليس الا " الله " و"الله"و نحو ذالك و ربما احتج بعضهم عليه بقوله تعالى قل الله ثم ذرهم في خوضهم يلعبون 0 و ظنوا انه مأمور بان يقول

الاسم مفردا و انما هو جواب الاستفهام حيث قال الله تعالى وَمَا قَدَرُواللَّهَ حَقَّ قَدُرِهِ إِذْ قَالُوا مَا آنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِّنُ شَيْءٍ قال الله تعالى قُلُ مَنُ ٱثْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي حَآءَ به مُوسَى نُورًا وَّ هُدًى لِّلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيُسَ تُبُدُونَهَا وَ تُخَفُونَ كَثِيْرًا وَ عُلِّمْتُمُ مَا لَمُ تَعُلَمُوا أَنْتُمُ وَ لاَ آبَاؤُ كُمُ قُلِ اللَّهُ اى الله انزل الكتاب الذي جاءَ به موسٰی

لینی لفظ الله بغیر کوئی کلمه ملائے نہ آسان والوں اور نہ زمین والوں کے نزد بیک مفید ہے اور جہاں بھی اکیلا استعال ہواہے تو وہاں اس کے ساتھ کلمہ مضم ضرور ہے۔ یا تو کسی جلے کی طرف تنبیمہ یاا شارہ کی صورت میں ہوگا۔اس لئے لوگوں نے صوفیوں کے عام ذکر "الله"كوبغيركى اورجملے كے ساتھ، بدعت كہاہ كيونكدرسول الله علي في عيشه كمل جلول كوبيان فرماياب-مثلانه

سُبُحَانَ اللَّهِ وَ الْحَمُدُلِلَّهِ وَ لاَ إِلهُ إِلاَّ اللَّهُ وَاللَّهُ ٱكُبَرُ وَلاَ حَوْلَ وَ لْآقُوَّةَ إِلاَّ بِاللَّهِ \_ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ وَ حُدَهُ لاَ شَرِيُكَ لَهُ وغيره \_

جن سے کوئی معنی یا مفہوم ظاہر ہو تا ہو۔ آپ علی نے انہی کو اچھاذ کر اور اللہ کے یہاں عمرہ کلے کہاہے۔ آپ علی نے اسے اپنااور سابقد انبیاء کاذکر بھی فرمایاہ۔ جس كلے كوانسان كے خاتمے كے وقت جنت ميں جانے كا باعث بتلايا ہے وہ بھى لا الله الا الله بتلاياب نيزجس كلے كے كہنے سے ان شاء الله جنت ميں داخل مو گاوہ محى آپ في الله الله الله " بتایا ہے ۔ بعض نے "الله" کے نام کے اکیلے ذکر کوشر عی کہا ہے۔ اور بعض نے ' معوصی' کے ذکر کو اپنے خواص کے لئے مخصوص کیا ہے اور اسے بہت باہر کت سمجھا ہے اس طرح شیطان نے انہیں اصل ذکر سے گمر اہ کر کے (جس سے کوئی صحیح معنی ظاہر ہویا عقیدے کی تجدید و توثیق ہو) خالی الفاظ کے پھندوں میں پھنسا دیا ہے جن سے نہ یقین کا فائدہ ہو اور نہ ہی ہدایت کا ۔ یوں وہ الحاد ، زند قہ اور وحدۃ الوجود جیسے مہلک مذاہب میں داخل ہوئے جو مخلوق کے وجود کو خالق کا وجود تجھتے ہیں۔ (نعوذ باللہ) اور یہ کہتے رہتے ہیں کہ لئیس اللہ اللہ لیعنی اللہ کے سواکی کا وجود نہیں۔ اور ان میں سے بعض قرآن کریم کی اس آیت سے دلیل لیتے ہیں کہ فیل اللہ (الانعام ع ۱۱ ب۷) تو کہہ کہ اللہ حالانکہ بید سرامر اختلاس اور قرآن کریم میں ناجائز تصرف ہے کیونکہ پوری آیت سورہ انعام میں یوں مذکور ہے۔

وَ مَا قَدَرُو اللّهَ حَقَّ قَدُرِه اِذْ قَالُوا مَا آنْزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنُ شَىءٍ قُلُ مَنُ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنُ شَىءٍ قُلُ مَنُ اَنْزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّنُ اللّهُ قُلُ مَنُ اللّهُ تَعْلَمُوا تَخُعُلُونَ كَثِيرًا وَّعُلّمُتُمُ مَالَمُ تَعْلَمُوا تَخُعُلُونَ كَثِيرًا وَّعُلّمُتُمُ مَالَمُ تَعْلَمُوا اللّهُ ثَمَّ ذَرُهُمُ فِى خَوْضِهِمُ يَلْعَبُونَ \_

(الانعام ع١١٤ پ٧)

اور ان (یہودیوں) نے اللہ کی قدر جیسے جانی چاہیے تھی نہ جانی ۔ جب انہوں نے کہا کہ اللہ نے کسی بھی آدمی پر کچھ نازل نہیں کیا۔ اے پینمبر!ان سے کہد دیجئے وہ کتاب کس نے نازل کی جو موسیٰ لائے تھے؟ جو لوگوں کے لئے نور ادر ہدایت تھی۔ جے تم کلزے کھڑے کو فرطا ہر کرتے ہوادر اکثر کوچھپاتے ہوادر تم کو دہ باتیں سکھائی کمیں جن کونہ تم جانتے تھے اور نہ تمہارے باب دادا۔ کہد دواللہ (نے کتاب کو نازل

کیاہے) پھران کو چھوڑ دو کہ اپنی بیہودہ بکواس میں کھیلتے رہیں۔

پوری آیت سے بات واضح ہوتی ہے کہ یہ ایک جملے کاجواب ہے اور تنجیمہ کی گئی
کہ وہ اللہ کی ذات ہے جس نے اس کتاب کو نازل کیا ہے۔ بہر حال صوفیاء کے اکثر دلائل
اس طرح کے ہوتے ہیں۔ دھو کے اور تحریف پر بنن ۔ واللہ المهادی الی سو آء السبیل ۔

فا کمدہ: (۲) یہ اسم مبارک ذاتی ہے عربی اور دیگر زبانوں میں اس طرح مستعمل ہے۔
تحریر ہویا تقریر۔ اللہ کا متر ادف لفظ کی بھی زبان میں نہیں ہے۔ دوسری زبانوں میں جو
بھی الفاظ استعال ہوتے ہیں وہ سب معبود لیعنی إللہ کے معنی میں ہیں۔ مصباح الملغة ص ۱۵
میں ہے۔

الا لله معبود جمع اليهه الله ذات و احب الوجود كانام، اى طرح فارى زبان مين خداكالفظ مين خداكالفظ مين خداكالفظ مين خداكالفظ مين خداكالفظ مين خداكالفظ مين خدا اللغات ص ١٤٣ مين مين الك وصاحب جول لفظ خدا مطلق باشد بر غير ذات بارى تعالى اطلاق نه كنند مر در صور تيكه بحيز مي مضاف شود چو نكه خداوده خداو گفته اند كه خدا بعين خود آينده است چه مركب ست از كلمه خود و كلمه آصيفه امر ست از آمدن و ظاهر ست كه امر بتركيب اسم معنى اسم فاعل پيداميكند و چول حق تعالى بظهور خود بديگر مي محتاج نيست لهذا بين صفت خواند نداز رشيدى و خيابان و خان آرزود رسر اج اللغات نيزاز علامه دوانى وامام فخر الدين رازى جمين نقل كرده"

خدا (خ کی پیش کے ساتھ) لینی مالک اور ساتھی اور اس اکیلے لفظ کاسوااللہ کی ذات کے اور کسی کے لئے استعال نہ ہو گا۔ مگر اور لفظ کے ساتھ مضاف کر کے اسے غیر اللہ کے لئے بھی استعال کیا جاسکتا ہے۔ مثلاً۔ خدالین گھر کامالک، عزت والایادہ خدا بمعنی رکیس و بزرگ (برہان قاطع ص ۲۴۱۔ ۲۴۳ ت ۲)۔ اور کہتے ہیں کہ خدا بمعنی خود آئندہ (خود آنے والا) یہ لفظ مرکب ہے دو کلمات کا "خود "اور" آ" ہے" " آ" امر کا صیغہ ہے لیکن دوسرے کلے کے ملئے ہے اسم فاعل کے معنے دیتا ہے۔ چونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کی نشانیاں بغیر کی کی محتاجی کے ظاہر کی ہیں ای لئے اسے "خدا" کہتے ہیں۔ علامہ محمہ حسین البر ھان کتاب برھان قاطع ۲۲ س اللہ کے معنے ہیں: "وباذال نکتہ دار ہم خواندہ اند "لیمنی لفظ فدا کو خذاذال ہے بھی پڑھا جا تا ہے۔ جسے ہمارے یہاں بلوچ حذا کہتے ہیں۔ اس بحث سے خدا کو خذاذال ہے بھی پڑھا جا تا ہے۔ جسے ہمارے یہاں بلوچ حذا کہتے ہیں۔ اس بحث سے مناب ہواکہ یہ لفظ صفاتی ہے اور اللہ کے مختلف معنوں میں سے ایک بیہ بھی ہے کہ :۔مالک سے تاہی ، رفیق وغیرہ۔اور یہ لفظ اسم اللہ کے متر ادف یا ہم سعنی نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ فارسی میں لکھتے اور پڑھتے اور لکھتے فارسی میں لکھتے اور پڑھتے اور لکھتے اور کھتے کہ کی معنی میں استعال ہو سکتا ہے۔

ای طرح انگریزی زبان میں لفظ "گاڈ" God" بھی اِللہ کے معنی میں استعال ہوتا ہے لیے معنی میں استعال ہوتا ہے لیے معبود۔ مگر لفظ اللہ کا متر ادف نہیں۔المور دانگریزی عربی مصنف منیر البعلبی صصص سم میں ہے۔

﴿ الله ، رب ، معبود ﴿ ٢﴾ حاكم ، قوى - God (God) فيروز اللغات ص ١٠٣٧ مين گاؤ بمعنى خدالكھا ہے - ميمس شار ٹرپرشن انگلش ؤ تشنرى ص٢٥٩ مين خدا كے معنى گاؤ "GOD" لكھے ہيں۔

ٹابت ہواکہ اگریزی کالفظ گاڈ (GOD) بھی اللہ کے معنی میں ہے، گراسم اللہ کا بدل یا متر ادب نہیں ہے۔ علامہ مرمدک پکتھال MARMADU KE) (PIKKTHAL قرآن مجید کے اگریزی ترجے کے شروع میں ص م پر سورہ فاتحہ کی تفیر میں لکھتے ہیں:

Translator 's note: I have retained the word A LLAH through out because there is no corresponding word in English. The word Allah (the stress is on the last syllable) has neither femenine nor plural and has never been applied to any thing other than the unimaginable supreme being. I have used the word "God" only where the corresponding word Ilah is found in the Arabic

میں نے پورے ترجے میں لفظ اللہ جوں کا توں رکھا ہے کیونکہ انگریزی زبان میں لفظ اللہ کا کوئی متر ادف لفظ نہیں۔ لفظ اللہ کی نہ مؤنث ہے اور نہ بی اس کی جمع ہے۔ یہ لفظ سواۓ اس اعلیٰ و ہر تر ہستی کے ، جس کی ذات کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا کسی اور کے لئے کبھی استعال نہیں ہو سکتا۔ میں نے اپنے ترجے میں لفظ گاڈ (GOD) صرف وہاں استعال کیا ہے جہاں اس کا متر ادف لفظ اللہ عربی میں استعال ہوا ہے۔

گذشتہ صفحات میں یہ بحث ہو چکی کہ لفظ اللہ کا کوئی اشتقاق نہیں،نہ اس کی مؤنث ہے نہ تثنیہ اور نہ ہی اس کی جمع ہے۔ جبکہ لفظ اللہ کا اشتقاق بھی ہے اور اس کے لئے تثنیہ اور جمع کے الفاظ بھی ہیں۔

مترجم موصوف نے جہاں بھی لفظ اللہ آیا ہے وہاں انگریزی میں بھی وہی لفظ لکھا ہے۔ باقی لفظ اللہ کے معنی گاڈ (GOD) کیھے ہیں۔ کچھ مثالیں پیش کی جاتی ہیں۔ 46

تشر تحالاساءالحسلى

No god save Allah and the Allah is the mighty, the wise. A9

Allah hath Said: Choose not two Gods, there is one God, so of Me, Me only, be in awe.

So know (O Muhammad) that there is no God save Allah (pag 684)

اس آیت میں دونوں نام ذکر کئے گئے ہیں۔ اسم مبارک اللہ کو اصل لفظ سے ادا کیا گیا ہے اور لفظ اللہ کا ترجمہ گاڈ (GOD) یعنی معبود کیا گیا ہے۔ اس لئے انگریزی میں لکھتے اور پڑھتے وقت لفظ اللہ کو بھی (ALLAH) ہی لکھا اور پڑھا جائےگا۔ مگر لفظ اللہ کے معنی میں لفظ (God) استعال کیا جا سکتا ہے۔ اس طرح ہندی اور سنسکرت زبانوں میں بھی اسم اللہ کا کوئی متر اوف نہیں۔ پر میشور، پر ماتما، ایشور اور بھگوان ان میں سے بھی کوئی لفظ، لفظ اللہ کا متاول نہیں۔

پر میشور کے معنی سرتاج اللغہ ص ۲۲۰ میں خدااور پر ماتما، اور فیروز اللغات ص ۳۲۵ میں اور فیروز اللغات س۳۲۵ میں اور خدالکھاہے۔ ایشور کے معنی سرتاج اللغہ ص ۱۲۹ میں خدا تحریر ہے۔ ص ۱۲۹ میں خدا تحریر ہے۔

سوامی دیا نند ستھیار تھ پر کاش ص ۲۴ میں لکھتے ہیں، مجھے بمعنے خدمت و پرستش، جس کے اختیار میں تمام دولت وقدرت ہے اور جو بہتش سے قابل ہے، دہ ایشور بھگوان کے نام سے موسوم ہے۔ تمام الفاظ جن کے معنی او پر لکھے گئے ہیں اگر ان کو تشلیم بھی کر لیا جائے تب بھی وہ لغایۃ (آخر کار)لفظ اللہ کے متر ادف ہوں گے۔ لیکن اگر لفظ بھگوان کا تجزیہ کیا جائے تو سنسكرت زبان مين اس كے معنى اور ہوتے ہيں۔ بيد لفظ دوالفاظ كامر كب ہے۔ ايك" بھگ"جس کے معنی فیروز اللغات ص ۲۹۵ میں ہے۔ عورت کی اندام نہانی اور دوسر الفظ "وان"جس کے بارے میں ص ۲۲۰ میں لکھاہے کہ یہ ہندی کالفظہ اور فد کرہے اور معنی ہیں"والا"کسی اہم اسم کے ساتھ اس کے آخر میں استعال ہو تاہے۔اس طرح بھگوان کے معنے ہوں گے "زنانہ مخصوص عضو والا"۔اس کی تائیداس بات سے بھی ہوتی ہے کہ ہندو "لنگ" یاد بوبول کی بوجا بھی کرتے ہیں جبکہ دیوی، دیوتاکی مؤنث ہے جمعنی کنواری، رانی ياكباز اور نيك خاتون (سرتاج اللغات ص ١٥٨ فيروز اللغات ص ١٨٠) اور ديوتا بندى لفظ ہے۔ جس کے معنی خداکا او تار، بزرگ اور فرشتہ کے ہیں۔ (فیروز اور سر تاج صفحہ ند کورہ) الغرض سنسکرت میں بھی اسم ذاتی اللہ ہی لکھنا ہو گا۔ اور اوپر ذکر کئے گئے کسی بھی نام کواللہ کے متر ادف سمجھنایالفظ اللہ کی جگہ لکھنااور پڑھناغلط ہو گا۔

عبرانی باسریانی زبان میں لفظ ''ایل یاال ''مستعمل ہے گراس میں بھی ربوبیت کے معنی ہیں،اس لئے وہ بھی اللہ یار ب کا ترجمہ ہوگا۔ گراسم اللہ کا کوئی متر اوف نہیں کیونکہ ال بمعنی الربوبیة ہے۔لسان العرب ص۲۶ج۱۱۔ میں ہے:

قال الفراءُ الال القرابة والذمة العهد و قيل هو من اسماءِ الله عزوجل قال وهذا ليس بالوجه لان اسماء الله تعالى معروفة كما جاء ت في القرآن و تليت في الاخبار قال ولم نسمع الداعي يقول في الدعاء يا ال كما يقول يا الله و يا رحمن و يارحيم و يا مؤمن يا مهيمن \_

[ معنبیہ: اس بحث سے یہ بات ثابت ہوگئ کہ لفظ "الله" کا ترجمہ ممکن نہیں ہے اور جو لوگ الله "کا ترجمہ ممکن نہیں ہے اور جو لوگ الله کا ترجمہ خدایا گاڈ (God) کے الفاظ کے ساتھ کرتے ہیں تو یہ ان کی بہت بڑی غلطی ہے۔ ای طرح خدایا گاڈ (God) الله تعالیٰ کے صفاتی ناموں میں سے بھی نہیں ہیں لہٰذا اللہ تعالیٰ کو ان ناموں سے پکارنا بھی غلط ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کے ناتوے نام ہیں

اور بین نام ان میں شامل نہیں ہیں۔ قر آن کریم میں اللہ تعالیٰ کو اساء الحیلیٰ ہی سے پکارنے کا عظم دیا گیا ہے لہذاذات باری تعالیٰ کو "اللہ" کہہ کریاد کیا جائے اور یا پھر کسی صفاتی نام سے پکاراجائے ]۔ (ابوجا برعبداللہ دامانوی)۔

فا كره سلا اسم شريف الله تمام اساء الحلى كے معنوں كو متلزم ہے اور اجمالی طور پران سب پردلالت كرتاہے اور ديگر سب اساء اس كی تشر تے ہيں (مدارج السالكين لا بن القيم ص٣٠ج ا)-

(بہت بڑام ہربان - نہایت رحمن الر حیم - (بہت بڑام ہربان - نہایت رحم والا) امام بخاری اپنی صحیح میں ص ۱۹۲ ج ۲ کتاب النفیر کے آغاز میں فرماتے ہیں:الرحمن الرحیم اسمان من الرحمة الرحیم والراحم بمعنی واحد کالعلیم والعالم - بید دونوں نام رحمت (مصدر) سے مشتق ہیں - رحیم اور راحم (رحم کرنے والا) ہم معنی ہیں - جیسے علیم اور عالم بمعنی علم رکھنے والایا جانے والا ۔

الم اللغداساعيل الجوبرى الصحاح ص ١٩٣٩ج٥ مين فرماتي بين :

الرحمن الرحيم اسمان مشتقان من الرحمة و نظيرهما في اللغة نديم و ندمان و هما بمعنى واحد ويجوز تكرير الاسمين اذا اختلف اشتقاقهما على جهة التوكيه كما يقال فلان جادٌ مُحدٌ الا ان الرحمٰن اسم مختص لله تعالى ولايجوز ان يسمى به غيره الا ترىٰ انه تبارك وتعالىٰ قال " قُلِ ادْعُواالله أو دعوا الرَّحمٰن" فعادل به الاسم الذي لا يشركه فيه غيره "\_

دونوں صفات رحمت سے مشتق ہیں اور لغت میں ان کی نظیر موجود ہے جیسے ندیم اور ندمان کی نظیر موجود ہے جیسے ندیم اور ندمان کی نظیر موجود ہے جیسے ندیم اور ندمان کی نادم اور پشیمان اور دونوں ہم معنی ہیں۔ دوناموں کا تکر ارتاکید کی خاطر جائز ہے حالانکہ دونوں کا اختقاق اگر مختلف بھی ہو جیسے فلان حاد محد (بمعنی محتمد اور محقق) فرق صرف یہ ہے کہ اسم الرحمٰن خاص اللہ کے لئے ہے۔ کی اور کے لئے اس کا استعال جائز نہیں، یہی سبب جکہ اللہ تعالی نے اسے اپنام کے ساتھ شامل کیا ہے۔ جیسے فرمایا:

قُلُ ادْعُوا اللَّهَ اَ وِدْعُوا الرَّحِمْنَ (بني اسرائيل ع١٢ ب١٥)

اے نبی کہدد یجئے کہ اللہ کواللہ کے نام سے بکارویار حمٰن کے نام سے پکارو۔

یہاں اس نام (الرحن) کواپنے ذاتی نام کے برابر کیاہے جس میں اور کوئی شریک نہیں۔مسلمہ کذاب کواس کے پیروکار"رحمان الیمامہ"کہہ کر پکارتے تھے گر محض اسلام سے نداق اور استہزاکی فاطر۔

تفسير اسماء الله الحسني للزجاج ص ٢٩ اور لسان العرب ص ٢٣٠ جلد ١٢ م مي ب:

والله الرحمن الرحيم بنيت الصفة الاولىٰ علىٰ فعلان لان معناه الكثرة و ذالك لان رحمته و سعت كل شيء وهو ارحم الراحمين فاما الرحيم فانما ذكر بعد الرحمن لان الرحمن مقصود على الله عزوجل و الرحيم قد يكون لغيره ..... و معناه عند اهل اللغة ذوالرحمة التي لا غاية بعدها في الرحمة لان فعلان بناء من ابنية المبالغه و رحيم فعيل بمعنىٰ فاعل كما قالوا

سميع بمعنىٰ سامع و قدير بمعنى قادر \_

صفت الرحمٰن فعلان کے وزن پر ہے اور وہ ان صیغوں میں سے ہے جو مبالغہ کے معنی کے لئے استعال ہوتے ہیں و رَحُمَتی وَسِعَتُ کُلَّ شَیءٍ لیعنی بہت زیادہ رحمت کیو نکہ اس کی رحمت ہر چیز کو شامل ہے۔ (اعراف عواب ۹)۔ اور وہ تمام رحم کرنے والوں سے زیادہ رحم کرنے والال ہے۔ وَهُوَ اَرْحَمُ الراحِمِینَ (بوسف ع ۸ ب ۱۲) اس لئے اہل لغت نے اس مبارک نام کا ترجمہ کیا ہے کہ وہ ذات جس کی رحمت کی کوئی انتہانہ ہو۔ صفت رحیم بروزن فعیل فاعل کے معنی میں ہے مثلاً: راحم یعنی رحم کرنے والایا سمیح بمعنی سامع (سنے بروزن فعیل فاعل کے معنی میں ہے مثلاً: راحم یعنی رحم کرنے والایا سمیح بمعنی سامع (سنے والا) اور قد رہمتی قادر یعنی قدرت رکھنے والا۔

نا ظرین! الرحمة کامعنی لغت میں بول ہے: الرقة والمعفوة والتعطف (القاموس ص ۸۱۷ ج ٤) دل کانرم ہونا، معاف کرنالور دحم کرنا۔ رفت کا تقاضا ہے کہ احمان اور نیکی کرنا۔ اس سے نرم دلی اور بھی احمان کرنا بھی مر ادلیا جاتا ہے اور اللہ کی رحمت اس کا احمان اور مخلوق سے اس کی رفت قلبی مر ادہے (تاج العروس ۱۳۵۵ می)۔ احمان اور مخلوق سے اس کی رفت قلبی مر ادہے (تاج العروس ۱۳۵۵ می)۔ بخشا اور معاف کرنا تواس کی صفت خاصہ ہے۔ رحم کرنا بھی اس کی شان ہے۔

راقم الحروف كاكہنا ہے كہ الل سنت اهل حديث يعنى سلف صالحين كاعقيدہ ہے كہ اللہ تعالى اپنى ذات و صفات ميں ، بے مثال ہے ۔رحمت لفظ كے معانى تو معلوم ہيں ليكن كيفيت كے ادراك سے مخلوق عاجز ہے۔

لَيْسَ كَمِثْلِه شَيْءٌ وَ هُوَ السَّمِيعُ البَصِير (شورى ع ٢ ب ٢٥) السَّمِيعُ البَصِير (شورى ع ٢ ب ٢٥) السَّمِيعُ واللهِ

ای طرح وہ رحمان ورحیم تو ضرور ہے لیکن اس کی رحت کی وسعت کا کسی کو اندازہ نہیں۔

كانام إوراكروه رحت مشتق موتاتوكافرانكارنه كرتے قرآن ميں ب:

وَإِذَاقِيْلَ لَهُمُ اسْجُدُو الِلرَّحُمَانِ قَالُوا وَمَا الرَّحُمْنُ (الفرقان ع ٥ ب١٩)

اور جب ان سے کہاجاتا ہے کہ رحمان کو تجدہ کرو تو کہتے ہیں کہ رجمٰن کیاہے؟

لیکن سیر صحیح نہیں۔ بلا شبہ میہ اللّٰد کا خاص نام ہے لیکن اهتقاق سے مانع نہیں اور کا فروں کا انکار محض کفر اور عناد کی بناء پر ہے۔اللّٰہ تعالیٰ خود فرماتے ہیں: وَ هُمُهُ يَكُفُرُونَ بِالرَّحُمٰنِ (الرعدع ٤ ب ١٣) وور حمان کا انکار کرتے ہیں

جہور کامسلک بیہ کہ بید الرحمۃ سے مشتق ہے اور بنی علی المبالغہ ہے، لینی جس کی رحمت کی کوئی مثال نہیں۔اس لئے اس نام کے لئے رحیم کی طرح نہ جمع ہے نہ تثنیہ۔ احتقاق کے لئے یہ بھی دلیل ہے کہ سنن ترفدی میں (صساح ۲)عبداللہ بن عوف رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ سے میں نے سنا:

قال الله تبارك و تعالىٰ انا الله و انا الرحمن خلقت الرحم و شققت لها من اسمى فمن و صلها و صلته و من قطعها بتـته-

الله تعالی کا فرمان ہے میں الله ہوں اور میں رحمٰن ہوں اور رحم کو میں نے پیدا کیا ہے اور اس کانام (رحم) اپنے نام (رحمان) سے چیر کر نکالاہے۔ پس جس نے اسے (رحم) کو ملایا تو میں بھی اسے ملاؤں گااور جس نے اسے قطع کیا تو میں بھی اسے قطع کروں گا۔

امام ترفدی نے اس حدیث کو صحیح کہاہے اور فرماتے ہیں کہ اس باب میں ابوسعید خدری، عبدالله بن ابی اونی، عامر بن ربیعہ، ابو هریه اور جبیر بن مطعم رضی الله عنہم سے محل احادیث منقول ہیں۔ بید حدیث اهتقاق کے بارے میں نص صر یک ہے۔ اس لئے انکاریا مخالفت کی کوئی تخوائش نہیں۔ (القرطی ص ۱۰۳۔ ۱۰۵۰)۔

فصل ۔ دونوں اسم مبارک ہم معنی ہیں اور اللہ کے فضل ورحم پر دلالت کرتے ہیں مگر ہر ایک میں معنی کے لحاظ سے کوئی نہ کوئی خوبی ہے۔ اس لئے دونوں نام یہاں ایک ساتھ آئے ہیں۔

امام ابواسخق الزجاج شرح اساء الله الحلى ص٢٨ مين فرمات مين:

قال بعض اهل التفسير الرحمٰن الذي رحم كافة حلقه بان حلقهم و الوسع عليهم في رزقهم والرحيم خاص في رحمته لعباده المؤمنين بان هداهم الى الايمان هو يثيبهم في الاخرة الثواب الدائم الذي لا ينقطع ..... فاما الفائدة في إعادة هاتين اللفظتين مع الاشتقاق واللفظ واحد فهي لما ذكرناه من تزايد معنى فعلان في رحمٰن وعمومه في الخلق كلهم الاترئ ان بناء فعلان انما هو لمبالغة الوصف يقال فلان غضبان واناء ملآن وانما هو للممتلى غضباً وماءً ا فلهذا حسن الجمع بينهما و فيه وجه آخر وهو انه انما حسن ذالك لما فيه التاكيد من التكرير \_

بعض مغسرین کا قول ہے کہ رحمٰن وہ ہے جو کہ پوری مخلوق پر رحم کر تاہے، جس نے ان سب کو پیدا کیااور ان کے لئے روزی کو کشادہ کیااور رحیم وہ ہے جس کی رحمت خاص اپنے مؤمن بندوں کے لئے ہے جس نے ان کو ایمان کا راستہ دکھایا اور آخرت میں ان کو دائی ثواب اور اجر عطافر مائیگا جو ختم نہ ہونے والا ہے۔

متدرک حاکم (ص۵۱۵ج۱) میں ایک دعانہ کورہے جس کے الفاظ ہیں:

رحمٰن الدنیا و الاحرة و رحیمهما ۔اے دنیاو آخرت میں رحمٰن ورجیم ۔باوجودایک لفظ سے مشتق ہونے کے ، دونوں کو یہاں الگ الگ ذکر کرنے میں حکمت ہیہ ہے کہ رحمٰن بروزن فعلان میں مبالغہ کا معنی ہے مثلاً فلان غضبان (فلال غضبناک ہے) واناء ملیان (برتن جمراہواہے)۔اس صورت میں کہتے ہیں جب آدمی غصے سے اور برتن پانی سے بحرا ہواہو۔ان دونوں ناموں کا ملاپ انتہائی خوبی کا باعث ہے۔دوسر اسب ہیہے کہ تکرار سے تاکید کے معنی نکلتے ہیں۔ام بہتی کتاب الاساء والصفات ص ۵۰۔ ۲۹ میں تحریر کرتے ہیں تاکید کے معنی نکلتے ہیں۔ام بہتی کتاب الاساء والصفات ص ۵۰۔ ۲۹ میں تحریر کرتے ہیں۔

قال الحليمي في معنى الرحمن انه المزيح للعلل و ذالك انه لما اراد من الحن والانس ان يعبدوه يعنى لما اراد ان يامر من شاء منهم بعبادته عرفهم وجوه العبادات و بين لهم حدودها و شروطها و حلق لهم مدارك و مشاعر و قوى و حوارح و خاطبهم وكلفهم و بشرهم وانذرهم وامهلهم و حملهم دون ما تتسع له بنيتهم فصارت العلل مزاحة وحجج العصاة

الم خطاني سے نقل كرتے ہيں:

والمقصرين منقطعة وقال في معنى الرحيم انه المثيب على العمل فلا يضيع لعامل عملاً ولا يهدر لساع سعيا وينيله بفضل رحمته من الثواب اضعاف عمله \_

امام ابوعبداللہ الحلیمی الجر جانی فرماتے ہیں:۔ رحمان وہ ہے جو تمام اسباب کو ظاہر کرے مثلًا انسان اور جنوں کو اپنی عبادت کے لئے پیدا کیا اور ان کو حکم بھی ای نے دیا اور ای سبب (عبادت) کو بوری طرح واضح کیا۔ عبادت کے طریقے، حدود اور شر انکا بتلا ہے اور ان کو مخاطب کر کے لئے جو ادر آ اور تو تیں پیدا کیں، مقامات، اور علامات مقرر کیں اور ان کو مخاطب کر کے عبادت کا وزن ان پر ڈالا۔ ( تبول کرنے کی صورت میں ) خوشنجر کی دی اور (نہ تبول کرنے کی صورت میں ) خوشنجر کی دی اور (نہ تبول کرنے کی صورت میں ) ڈرلیا۔ اور سوچنے سیجھنے کے لئے مہلت دی۔ اس طرح ان کی پیدائش کے سبب (عبادت ) کی خوبی ظاہر ہوئی۔ نافر مان اور گناہ گار وں کے لئے اتمام جمت ہوگئی۔ سبب (عبادت ) کی خوبی ظاہر ہوئی۔ نافر مان اور گناہ گار وں کے لئے اتمام جمت ہوگئی۔ رحیم وہ ہے جو ہر عامل کو اس کے عمل پر پور ااجر دے اور کی کا عمل ضائع نہ کرے اور نہاہ کی کوششوں کو ختم کرے بلکہ این رحمت سے دو گنے در جات دے۔

فالرحمن ذوالرحمة الشامل التي وسعت الحلق في ارزاقهم واسباب معايشهم ومصالحهم وعمت المؤمن والكافر والصالح و الطالع واما الرحيم فخاص للمؤمنين لقوله و كان بالمؤمنين رَحِيْماً

ر حمان وہ ہے جس کی رحمت تمام مخلو قات پر محیط ہے جس میں مؤمن، کا فرصالح وغیر صالح

سب شامل ہیں۔ جو سب کو رزق مہیا کرے اور ان کے لئے معاش و ضروریات کا اہتمام کرے اور رخم کی صفت صرف مؤمنین کے لئے ہے جیسے قرآن میں ہے (ترجمہ) وہ مؤمنوں کے لئے مہربان ہے (الاحزاب ۲۶پ۲۲)۔

ام غزالی المقصد الاسنی ص۳۵ میں لکھتے ہیں:

فالرحمن هو العطوف على العباد بالايحاد اولاً و بالهداية إلى الايمان واسباب السعادة ثانياً والاسعاد في الاخرة ثالثاً والانعام بالنظر الى وجهه الكريم رابعاً

دونوں اساء میں فرق میہ کہ الرحمٰن اپنے بندوں پر ہر طرح سے مہر بان ہے مثلاً

اولاً: انہیں وجود بخشا۔ ثانیاً: انہیں ایمان کی طرف ہدایت کی اور نیک بختی اور سعادت
عاصل کرنے کے اسباب سے مطلع کیا۔ ثالثاً: آخرت میں انہیں سعادت عطا فرمائے گا۔

رابعاً: اپنے بندوں کو اپنی زیارت کا شرف عطا فرمائے گا۔ تفییر قرطبی میں ص ۱۰۵ اجا

وقال العزرمي الرحمن بحميع خلقه في الامطار و نعم الحواس والنعم العامة والرحيم بالمؤمنين في الهداية لهم واللطف بهم وقال ابن المبارك الرحمان اذا سئل اعطى والرحيم اذا لم يسئل يغضب \_

علامہ عزر می کا کہنا ہے "رحمٰن" وہ ہے کہ جس کے لطف وکرم سے سب خواہ

دوست بول یاد من برابر متفید بول - مثلاً بارش اور انسانی حواس (بصارت ، ساعت وغیره) اور ای طرح دوسری عام نعمیس - رحیم وه به جومؤمنول کے لئے خصوصی طور پر مهر بان به - مثلاً انہیں ہدایت کرنا اور ان پر خصوصی نوازش کرنا - عبداللہ بن مبارک کہتا ہیں کہ رحمان وہ به کہ جب بھی اس سے مانگاجائے تو پخش دے اور رحیم وہ به کہ جب اس سے سوال نہ کیاجائے تو وہ ناراض ہوجائے "لیان العرب (ص ۲۳۰ تر ۱۲ کا) میں بند عوال نہ کیاجائے تو وہ ناراض ہوجائے "لیان العرب (ص ۲۳۰ تر ۱۲ کا) میں بند قال الفارسی انما قبل بسم الله الرحمٰ الرحیم فحیئ بالرحیم بعد استغراق الرحمان معنی الرحمة لتخصیص المؤمنین به و فی قوله تعالیٰ : ۔ و کان بالمؤمنین رحیما کما قال ( اِقُراً بِاسُم فی قوله تعالیٰ : ۔ و کان بالمؤمنین رحیما کما قال ( اِقُراً بِاسُم نی قوله تعالیٰ : ۔ و کان بالمؤمنین رحیما کما قال ( اِقُراً بِاسُم بعدان عم لمافی الانسان من وجوہ الصناعة و وجوہ الحکمة بعدان عم لمافی الانسان من وجوہ الصناعة و وجوہ الحکمة و نحوہ کئیاً

ابوعلی فارسی فرماتے ہیں:۔اگر چہ اسم الرحمان میں استغراق کے معنی ہیں لیعنی رحمت عام ہے تاہم اپنی خاص رحمت کاذکر کرنے کے لئے صفت رحیم کاذکر فرمایا۔ قر آن میں ہے:

اِفُرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ (العلقب ٣٠) اين پروردگار كے نام سے پڑھ جس نے عالم كوپيداكيا۔

یہاں لفظ "خلق" میں عام پیدائش کاؤکرہے جس میں انسان اور دیگر مخلوق شامل ہے، تاہم اس کے بعد انسان کی شخصیص کی۔ فرمایا حَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنُ عَلَقِ لِعِنَى انسان کو

خون کے لو تھڑے سے پیدا کیا۔ اس لئے کہ انسان کی پیدائش میں اللہ تعالیٰ کی حکمت و قدرت اور صفاعی کی کافی نشانیاں ہیں اس قتم کی دیگر مثالیں بھی ہیں۔ حافظ ابن قیم (بدائع الفوائد ص ۲۴ج امیں) فرماتے ہیں:۔

ان الرحمٰن دال على الصفة القائمة به سبحانه والرحيم دال على تعلقها بالمرحوم فكان الاول للوصف والثانى للفعل فالاول دال على انه يرحم خلقه برحمته و اذا اردت فهم هذا فتأمل قوله " و كان بالمُونمِنِينَ رَحِيمًا "انه بهم رؤف رحيم و لم يحىء قط رحمن بهم فعلم ان الرحمٰن هو الموصوف بالرحمة و الرحيم هو الراحم برحمته و الرحمة و الرحمة و الراحم برحمته و الراحمة و الرا

اسم رحمن اس طرف رہنمائی کرتاہے کہ رحمت اللہ تعالیٰ کی صفت ہے جواس کی فات ہے جواس کی خات ہے تاہم کے دات ہے تاہم کے اس کی رحمت کا تعلق مرحوم ہے ہے تاہم ہیں اس کی صفت ذاتی ہے لیعنی وہ سے بہلے نام میں اس کی صفت ذاتی ہے لیعنی وہ خود مہر بان ہے اور مؤخر الذکر میں صفت بطور فعل ہے لیعنی عملاً اپنی مخلوق کے لئے رحم کرنے والا ہے۔

ان عبارات سے یہ بات واضح ہوئی کہ دونوں اسم رحمت سے مشتق ہیں اور دونوں میں مبالغہ کے معنی ہیں، مگر دونوں میں الگ الگ خصوصیات ہیں اور ان دونوں کا جمع ہونا انتہائی موزوں اور جامعیت کے لحاظ سے مناسب ہے۔ الرحمٰن کو الرحیم سے مقدم

کرنے میں بھی یہی حکت ہے۔ عام کے بعد خاص کاذکر کیا گیا تاکہ یہ بات واضح ہو کہ اللہ تعالی مہربان تو سب کے لئے ہیں لیکن خصوصی مہربانی صرف مؤمنین کے لئے ہے۔ اس لئے اس میں ایمان کی ترغیب ہے۔ امام ابن خالویہ کی نظر میں اس کا دوسر اسبب بھی ہے۔ بنانچہ "اعراب ثلاثین سورة من القرآن" ص ۱۳ میں فرماتے ہیں۔

وقدم الرحمٰن على الرحيم لان الرحمٰن اسم حاص لله و الرحيم اسم مشترك \_ يقال رحل رحيم و لا يقال رحمٰن فقدم الحاص على العام \_

الرحمٰن کوالر حیم سے پہلے ذکر کرنے میں ہیہ حکمت ہے کہ الرحمٰن خاص اللہ کانام ہے اور کوئی دوسر الس میں شریک نہیں جبکہ الرحیم مشتر ک ہے اور اس کااطلاق دوسر وں پر بھی ہوسکتا ہے۔ مثلا "رجل رحیہ "مگر "رجل رحیٰن غلط ہوگا۔ اس لئے اللہ کاخاص نام عام اور مشتر ک سے پہلے لایا گیا ہے تاکہ معلوم ہو کہ یہاں رحیم صفت صرف اللہ کی ہے نہ کہ کی اور کی علامہ محمد ابراہیم میر سیالکوئی "واضح البیان فی تغییر ام القر آن "ص ۲۵ پر ایک اور سبب بیان کرتے ہیں :۔ رحمٰن کو رحیم پر دیگر آیات کے فواصل (وزن) کی موافقت کے لحاظ سے مقدم کیا گیا ہے

فا كره: بعض كاخيال ہے كہ الرحل غير عربي لفظ ہے ليكن بيہ بات درست نہيں۔(القرطبی ص ١٠٠١)۔ قر آن كريم ميں كوئى غير عربي لفظ نہيں البنة بعض ايسے الفاظ ہو سكتے ہيں كہ جو عربي اور ديگر زبانوں ميں مشترك ہوں۔ تفصيل كيلئے (الا تقان للسيوطی ج۱ ص ١٣٠٥) كی طرف رجوع كريں۔

فصل : ہر سورة كابم الله الرحمٰن الرحيم سے شروع ہونا، اس ميں براعة الاستعملال

ہے لیتی سیداحکام مہر مان اور رحم کرنے والے بادشاہ کے ہیں اور اسکے تمام قوانین رحم پر مبنی ہیں اس میں کو ٹی ایک بات نہیں جو کہ ٹالفسانی پر مبنی ہو۔ تاکہ قاری اس کو شوق و محبت کیساتھ پڑھے۔ یہ حقیقت ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مہر بانیاں اور رحمتیں اس دریا کی مانند ہیں کہ جس کا کوئی کنارہ نہ ہو۔ ابو داؤد میں ایک روایت ہے کہ رسول اللہ عقیقے نے فرمایا۔
والذی بعثنی بالحق لله ارحم بعبادہ من ام الافراخ بفر حھا
(مشکزة ص۲۰۸)

اس ذات کی قتم کہ جس نے مجھے حق کے ساتھ بھیجا ہے کہ بے شک اللہ تعالیٰ اپنے بندوں پراس سے کہیں زیادہ مہر بان ہے کہ جو محبت ماں اپنے بچوں سے رکھی ہے۔ بخاری و مسلم میں ابو ہر برہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا:

ان لله مائة رحمة انزل منها رحمة واحدة بین الحن والانس و البھائم و الهوام فبها یتعاطفون و بها یتراحمون و بها تعطف الوحش علی ولدها و احر تسع و تسعین رحمة یرحم بها عباده یوم القیامة \_

یعنی اللہ تعالیٰ کی رحمت کے سوحصوں میں سے صرف ایک حصہ دنیا کی طرف نازل
کیا گیا ہے۔ اس رحمت کے سبب جن وانس جانور اور زہر ملے جانور آپس میں پیار کرتے ہیں
ماں اپنے بچے پراس رحم کے حصے سے محبت کرتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی رحمت کے نانوے
حصے اپنے پاس رکھے ہیں اور انہی سے اپنے بندوں پر قیامت کے دن رحم فرمائےگا۔
گویا کہ دنیا میں جس کسی کے پاس اگر رحم کا ذرہ بھی موجود ہے تو وہ اللہ کی رحمت
کے نتیج میں ہے۔ مثل والدین ما ولاد پر مہر بان ہونا۔ حاکم کارعیت پر اور دوست کی دوست

کے ساتھ مہربانی اللہ کی رحت ہی کی وجہ ہے۔ حتیٰ کہ اگر کوئی ظالم مظلوم پر رحم کھاتا ہے تو دور حم بھی اس کے دل میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ڈالا گیا ہے۔

قر آن میں اللہ تعالی نے رسول اللہ عَلِی کی شان یوں بیان فرمائی۔

وَ بِالْمُؤُمِنِيُنَ رَوُفْ رَّحِيْمٌ (توبه ١٦٤ ب١١) -وه مؤمنول كے لئے بڑے شفق اور مہر بان ہیں۔

رسول الله علیہ کا پی امت کے لئے اس قدر مہربان اور شفق ہونا بھی الله کی الله کی رحمت کی وجہ سے ہے کہ اس نے آکی طبیعت اور فطرت ہی ایک بنادی۔ جیسے فرمایا:

فَيِمَا رَحُمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنُتَ لَهُمُ (آل عمران ع ١٧ ب٤)

اے پینمبر! یہ اللہ کی رحت ہے کہ تو ان کے لیے نرم ہوا۔ فاد ند اور بیوی کے در میان رحت بھی اس کی نشانیوں میں ہے۔

وَ مِنُ ایاتِهِ اَنُ خَلَقَ لَكُمُ مِّنُ ا َنُفُسِكُمُ اَزُوَاجًا لِتَسُكُنُوا اِلَیُهَا وجَعَلَ بَیْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَّ رَجُمَةً (الرومع ٣ ب٢١)۔

اوریہ اس کی نشانیوں میں سے ہے کہ اس نے تمہارے لئے تمہاری ہی جنس کی عور تیں پیدا کی نشانیوں میں سے ہے کہ اس نے تمہارے لئے تمہاری ہی جنس کی عور تیں پیدا کردی۔ الغرض کسی سے بھی اگر کوئی مہر پانی ہو یا کوئی نعمت حاصل ہو تویہ سب رب العالمین کی رحمت کا کرشمہ ہے۔اس لئے رسول اللہ علیہ نے فرمایا:

لو یعلم الکافر ما عندالله من الرحمة ما قنط من جنته احد (مشکونة ص ۲۰۷ بحواله بخاری و مسلم) لعنی اگر کافر کواس کی رحمت کاعلم ہو جائے تواس کی جنت سے کوئی ناامید نہ ہو۔

قر آن کریم کااگر مطالعہ کیا جائے توبات منکشف ہوگی کہ ہر نعمت اس کی رحمت کا متیجہ ہے: مثلاً مشکل کشائی

وَ لَوُ رَحِمْنَاهُمُ وَ كَشَفْنَا مَا بِهِم مِّنْ ضُرٌّ (المؤمنون ع؛ ب١٨)

اوراگر ہم ان پرر حم کریں اور جو تکلیفیں ان کو پہنچ رہی ہیں وہ دور کر دیں۔ ہوی اور اولاد بخشا یا بیاری سے شفادینا جیسے ایوب علیہ السلام کے بارے میں فرمایا:۔

فَاسْتَحَبُنَا لِهُ وَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرٍّ وَّ اتَّيْنَاهُ آهُلَهُ وَ مِثْلَهُمُ مَّعَهُمُ

رَحْمَةً مِّنُ عِنْدِنَا وَ ذِكُرَى لِلْعَابِدِينَ (الانبياءع ٦ ب١٧)

پھر ہم نے ان کی دعا قبول کی اور جو ان کو تکلیف پینچی تھی وہ دور کر دی اور ان کو بال بچے بھی عطا فرمائے اور اپنی مہر بانی سے ان کے ساتھ استے ہی اور بھی بخشے اور عبادت کرنے والوں کے لئے یہ تھیجت ہے۔

یونس علیہ السلام کو مجھلی کے پیٹ سے آزادی اللہ بی کی رحمت سے ملی۔ لَوُ لاَ اَنُ تَدَارَ كَةً نِعُمَةٌ مِّنُ رَّبِّه (القلم ع ٢ ب ٢٩) اگر اس کواینے بروردگار کی طرف سے رحمتیں نہ پہنچتیں۔

= امن دينا حفاظت كرنا =

هُلُ امَنُكُمُ عَلَيْهِ اللَّ كَمَا اَمِنْتُكُمُ عَلَى اَخِيْهِ مِنْ قَبُلُ فَاللَّهُ خَيْرٌ خَفِظًا وَّ هُوَ اَرَحَمُ الرَّاحِمِيْنَ (يوسفع ٨ ب١٣)

یعقوب نے کہااس کے بارے میں تمہار اوبیائی اعتبار کرتا ہوں جیسا پہلے اس کے بعد کی بارے میں کہان ہے اور وہ سب سے زیادہ رحم کرنے والا

ہ

## = نقصان اور خساره سے بچنا =

لَئِنُ لَّمُ يَرُحَمُنَا رَبُّنَا وَ يَغُفِرُ لَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الحَاسِرِيُن

(الاعراف ع۱۸ پ۹)

اگر ہمارا پروردگار ہم پررحم نہیں کریگااور ہم کو معاف نہیں فرمائے گا تو ہم ضرور خیارہ میں رہیں گے۔

= قرآن کانازل کرنا =

تُنْزِيُلُ مِّنَ الرَّحْمْنِ الرَّحِيْمِ \_ كِتَابٌ فُصَّلَتُ ايَاتُهُ

(خم سحده ع۱ پ۲۲)

اس کتاب کانازل ہونااللہ بڑے مہر پان اور رحم کرنے والے کی طرف ہے۔ ایسی کتاب جس کی آیتیں واضح ہیں۔

= سوار یون کاانتظام کرنا =

وَتَحْمِلُ ٱثْقَالَكُمُ اِلِّي بَلَدٍ لَّمُ تَكُونُوا بَالِغِيُهِ اِلاَّ بِشِقِّ الاُنْفُسِ اِنَّ

رَبُّكُمْ لَرَوُ فُ رَّحِيمٌ (النحل ١٤ ب١٤)

اور وہ تمہارے ہو جھ ایسے شہر کولے جاتے ہیں کہ جہاں تم بغیر سخت جانفشانی کے نہیں پہنچ سکتے۔واقعی تمہار ارب شفقت کرنے والا اور مہربان ہے۔

رَبُّكُمُ ا لَّذِى يُزُحِى لَكُمُ الْفُلَكَ فِى الْبَحْرِ لِتَبْتَغُوا مِنُ فَضُلِهِ إِنَّهُ

( بنی اسرائیل ع ۷ پ۱۰)

كَانَ بِكُمُ رَحِيُمًا

تمہارا پروردگاروہ ہے جو تمہارے لئے دریامیں کشتیاں چلاتا ہے تاکہ تم اسکا فضل اللہ تاریخ اسکا فضل اللہ تاریخ اسکا فضل اللہ تاریخ اللہ

= توبه کی توفیق دینااور قبول کرنا =

فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَّبِّه كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ

پھر آدم نے اپنے پروردگار سے کچھ کلمات سکھے تو اللہ نے اسے معاف کردیا، بیشک وہ توبہ قبول کرنے والااور مہر بان ہے۔

= اسلام پر ثابت قدم رکھنااور منابک واحکام کی تعلیم دینا =

رَبُّنَا وَ اجْعَلْنَا مُسُلِمَيُنِ لَكَ وَ مِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُّسُلِمَةً لَّكَ وَ اَرِنَا

مَنَاسِكَنَا وَ تُبُ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (البفره ع ١٠ ب١)

اے ہمارے پروردگار ہم کواپنا فرمانبر دار بنااور ہماری اولاد میں سے ایک جماعت اپنے تالع فرمان کراور ہمیں جج کے احکام بتلااور ہماری خطاؤں سے در گزر فرما بے شک تو ہوا معاف کرنے والااور مہربان ہے۔

= نفس کی سرکشی ہے بچنا =

وَ مَآ أُبَرِّئُ نَفُسِىُ إِنَّ النَّفُسَ لاَمَّارَةٌ بِالسُّوْءِ اِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِّىُ اِنَّ رَبِّى غَفُورٌ رَّحِيمٌ اور میں اپنے نفس کوپاک نہیں کہتا۔ بیٹک نفس تو برائی سکھا تاہے مگر جس پر میر ا رب رحم کرے ، بیٹک میر ارب بخشنے والا مہر بان ہے۔ ( یعنی اپنے تئیں پاکیزگ کا دعویٰ نہیں کرتا)۔

= رہنمائی کرنااور اند هر بے سے روشی میں لانا = هُوَ الَّذِی یُصَلِّی عَلَیْکُمْ وَ مَلاَئِکُتُهُ لِیُخْرِجَکُمُ مِّنَ الظُّلْمَاتِ اِلَی النُّورِ وَ کَانَ بِالْمُؤُمِنِیْنَ رَحِیْمًا (الاحزابع ۲۲۲)

وہی توہے جوتم پر رحت بھیجتاہے اور اسکے فرشتے بھی تمہارے لئے مغفرت کی دعاما نگتے ہیں تاکیم کواند عیر دل سے نکال کر روشنی کی طرف لے جائے اور اللہ مومنوں پر مہر بان ہے۔

= رسول الله عليه كالسامت كيطر ف مبعوث مونا =

وَ مَاۤ اَرُسُلنٰكَ إِ لاَّ رَحُمَةً لَّلُعَالَمِينَ (الانبيآ ع٧ ب١٧)\_

اے بیغیر آپ کو جہانوں کے لئے رحمت بناکر بھیجا۔

=خود رسول الله علیسی کا سخت مخالفت ، اذیتوں اور لا کچ کے بعد بھی ثابت قدم رہنا =

وَلُولًا فَضُلُ اللهِ علَيْكَ وَ رَحُمَتُهُ لَهَمَّتُ طَّآتِفَةٌ مِّنُهُمُ أَنُ يُّضِلُوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّآ أَنْفُسَهُمُ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِنُ شَى ء (السآء ع ١٧ ب ٥) اوراگرتم پرالله كافضل اور رحمت نه موتی توان میں سے ایک جماعت تم کوبه کانے کا قصد کرچکی تھی اور یہ اِپنے سواکی کوبہ کا نہیں سکتے اور نہ تمہار ایکھ بگاڑ سکتے ہیں۔

## = بارش کابر سنا /برسانا =

وَهُوَ الَّذِی اَرُسَلَ الرَّیَاحَ بُشُراً بَیْنَ یَدَی رَحَمَتِه (الغرفان ع ه ب ١٩)۔ اور الله وہ جو اپنی رحمت کی بارش سے پہلے ہواؤں کو خوشخری بناکر بھیجا ہے. وَهُوَ الَّذِی یُنَزِّلُ الْغَیُثَ مِن بَعُدِ مَا قَنَطُوا وَ یَنْشُرُ رَحُمَتَهُ وَهُوَ الُولِیُّ الْحَمِیدُ (النوری ع ۳ ب ۲۰)

اور الله وہ ہے جو لوگوں کے ناامید ہو جانے کے بعد مینہ برساتا ہے اور اپنی رحمت کو پھیلادیتا ہے اور وہی کار ساز، قابل تعریف ہے۔

= کشتیون کامنزلِ مقصود تک سلامتی سے پہنچنا =

وَقَالَ ارُكَبُوا فِيُهَا بِسُمِ اللهِ مَجُرِهَا وَ مُرُسْهَا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحُيُمٌّ (مودع ٤ ب ١٢).

اور نوح ؓ نے کہااللہ کانام لے کراس میں سوار ہو جادَاور اس کے نام سے اس کا چلنا اور تھہر ناہے۔بے شک میر ارب بخشے والااور مہر بان ہے۔

= اختلاف اور فرقه بندى سے بچنا =

وَ لاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِيُنَ إِلاَّ مَنُ زَّحِمَ رَبُّكَ (مودع ۱۰ ب ۱۲)-اور دہ بمیشہ اختلاف کرتے رہیں گے مگر جن پر تمہارا پروردگار رحم کرے

= دنیااور آخرت میں بھلائیوں کا لکھاجانا =

اَنْتَ وَلِيُّنَا فَاغُفِرُلْنَا وَارُحَمُنَا وَآنُتَ حَيْرُ الْغَافِرِيُنَ \_ وَاكْتُبُ لَنَا فِي الْخَوْرِيُنَ \_ وَاكْتُبُ لَنَا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنةً وَ فِي الاحِرَةِ إِنَّا هُدُنَا اللَّكُ (الاعراف ١٩ ب ٩)

تق بى جمار اسنجالتے والا ہے سو ہم کو بخش دے اور ہم پر رحم فرما اور توسب سے بہتر بخشے والا ہے اور جمارے لئے اس دنیا اور آخرت میں بھلائی لکھ دے کیونکہ ہم نے تیری طرف رجوع کیا ہے۔

= شیطان کی پیروی سے بچنا =

وَلَوُلاَ فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحُمَتُهُ لاَتَّبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إلاَّ قَلِيُلاَّ

(النسآء ع ۱۱ پ٥)

اگراللّٰد کا فضل اور مہر بانی تم پر نہ ہوتی تو چنداشخاص کے سواسب شیطان کے پیچیے ہوتے۔

= عذاب میں جلدی نہ کرنا =

وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ لَو يُؤَاخِذُهُمْ بِمَا كَسَبُوا لَعَجَّلَ لَهُمُ الْعَدُّلُ لَهُمُ الْعَدَّلُ لَهُمُ الْعَدَابُ (الكهد ع ٨ ب ١٥)

ادر تیرا پر دردگار بخشے والا اور رحت والا ہے۔اگر وہ ان کے کر تو توں پر ان کو پکڑنے لگے تو جلد عذاب بھیج دے۔

= عذاب سے بناہ دینا =

قُلُ اَرْءَ يُتُمُ اِنْ اَهُلَكُنِيَ اللَّهُ وَمَنُ مَّعِيَ اَوُ رَحِمَنَا فَمَنُ يُّحِيرُ اللَّهُ وَمَنُ مَّعِي اَوُ رَحِمَنَا فَمَنُ يُّحِيرُ الْكَافِرِيْنَ مِنْ عَذَابِ الِيُمِ (الملك ٢٩٠٥)

(اے پغیمر) کہو کہ بھلاد کیھو تواگر اللہ مجھ کواور میرے ساتھیوں کو ہلاک کر دے یا ہم پر مہر بانی کرے توکون ہے جو کا فروں کو د کھ دینے والے عذاب سے بچائے۔

= كھول چوك كو گناه شارنه كرنا =

لَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ فِيُمَآ أَخُطَا تُمُ بِهِ وَلَكِنُ مَّا تَعَمَّدَتُ قُلُوبُكُمُ وَ كَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا (الاحزاب ١٢)-

اور جو بات (حرکت) تم سے غلطی سے ہو گئی ہواس میں تم پر پچھ گناہ نہیں لیکن جو دل کے ار ادبے سے کر و،اور اللہ بخشے والا مہر بان ہے۔

= آزاد عور تول سے نکاح مشکل ہونے کی صورت میں لونڈیوں سے نکاح کا روا ہونا =

وَمَنُ لَّمُ يَسُتَطِعُ مِنْكُمُ طَوُلاً أَنُ يَّنُكِحَ الْمُحَصَنْتِ الْمُؤْمِنْتِ فَمِنُ مَّا مَلَكَتُ آيُمَانُكُمُ مِّنُ فَتَيْتِكُمُ المُؤُمِنْتِ (الى قوله) ذَالِكَ لِمَنُ خَشِىَ الْعَنْتَ مِنْكُمُ وَأَنْ تَصُبِرُوا خَيْرٌلَّكُمُ وَ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ

(النسآء ع ٤ پ ٥ ) ـ

اور جو شخص تم میں سے مؤمن آزاد عور توں سے نکاح کرنے کی طاقت نہیں رکھتا تو مؤمن لونڈیوں ہی سے ، جو تمہارے قبضے میں ہوں ، نکاح کر لے ۔ ان کے مالکوں کی اجازت سے ، اور دستور کے مطابق ان کا مہر بھی اداکرو۔ یہ اجازت تم میں سے اس شخص کے لئے ہے جے گناہ کر بیٹھنے کا اندیشہ ہو اور صبر کرنا تمہارے لئے زیادہ بہتر ہے اور اللہ

تشر تكالاساءالحنى

بخشنے والامہر بان ہے۔

= تزکیه نفس اوریا کیزگی اختیار کرنا =

وَلُوُلَا فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَ رَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ مِنْكُمُ مِّنُ اَحَدٍ

(النورع ٣ پ ١٨) ـ

اگرتم پراللہ کا فضل اور مہر بانی نہ ہوتی توتم میں ہے کوئی ایک بھی (گناہ سے )پاک نہ ہو سکتا۔

= تنگی سے کشادگی (وسعت) کرنا =

وَإِمَّا تُعُرِضَنَّ عَنُهُمُ الْبَغَآءَ رَحُمَةٍ مِّنُ رَّبِّكَ تَرُجُوهَا

(بنی اسرائیل ع ۳ پ ۱۰)

اگرتم اپنے پروردگار کی رحمت (رزق) کی تنگی کے سببان سے اعراض کروجس رزق کے ملنے کی تم اپنے رب سے امیدر کھتے ہو۔

= قصاص <u>ک</u>احکام =

ذَالِكَ تَخُفِيُفٌ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَرَحُمَةٌ (البقره ع ٢٢ ب ٢ ) ـ

یہ تھم تمہارے رب کی طرف سے آسانی اور رحت ہے۔

= صالح بندول میں داخل کرنا =

وَ أَدُخِلْنِي بِرَحُمَتِكَ فِي عِبَادِكِ الصَّالِحِينَ \_ (النمل ع ٢ ب ١٩)\_

· اور جھے این مہر بانی سے اپنے صالح بندوں میں داخل کر۔

## = عذابِ قيامت كى برائيون سے بيانا =

وَ مَنْ تَقِ السَّيِّفَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدُ رَحِمْتَهُ (المؤمن ع ١ ب ٢٤) \_

اور جس کو تواس روز سختیوں سے بچالے گا توبے شک تونے اس پر مہر بانی فرمائی۔

= قیامت کے روز مؤمنوں کے چبروں کاروشن ہونا =

وَأَمَّا الَّذِينَ الْيَضَّتُ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ اللَّهِ هُمْ فِيُهَا خَالِدُونَ

(آل عمران ع ۱۱ پ ٤)

اور جن لوگوں کے چہرے سفید ہوں گے وہ اللہ کی رحمت میں ہوں گے اور ان میں ہمیشہ رہیں گے۔

= رات كوآرام كيليّ اوردن كومعاش كيليّ =

وَمِنُ رَّحُمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ الَّيلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيُهِ وَلِتَبتَغُوا مِن

لَضُلِهِ (القصصع٧ ٢٠٠) ـ

اور اس نے اپنی رحمت سے تمہارے لئے رات کو اور دن کو بنایا تاکہ تم اس (رات) میں آرام کرواور(دن میں) اس کا فضل تلاش کرو۔ اس طرح کی اور کئی آیات ہیں۔

> پوری کا سنات کا ہر منظر رحمت ہی رحمت ہے۔ ارشاد ہو تاہے کہ:

اور تمہارا معبود ایک اللہ ہے۔ اس کے سواکو کی اور معبود نہیں۔ وہ بڑا مہر بان اور رحم والا ہے۔ بیشک آسانوں اور زمین کی تخلیق ، رات اور دن کے بدلتے رہنے میں اور کشتیوں میں جو دریا میں لوگوں کے فائدہ کے لئے رواں ہیں اور پانی (میں) جس کو اللہ نے آسان سے اتار ااور اس سے مردہ زمین کو زندہ کیا اور اس میں ہر قتم کے جانور پھیلائے اور ہواؤں کے بدلنے میں اور بادل جو آسان اور زمین کے در میان تا بع کئے ہوئے ہیں۔ ان ہواؤں کے بدلنے میں اور بادل جو آسان اور زمین کے در میان تا بع کئے ہوئے ہیں۔ ان سب چیز دل میں عقلمندوں کے لئے نشانیاں ہیں۔

یعنی کا ئنات کی ہرایک چیز آسان جیسی فلک بندی، زمین جیسی فرش بندی، رات
کی تاریکی، دن کی روشنی اور ان کا ایک دوسرے کے بعد آنا، دریاؤں اور سمندروں میں پہاڑ
جیسی بلند وبالا کشتیوں کا چلنا اور ان سے لا کھوں کروڑوں کا نفع خاصل کرنا، بادل، بارش،
مختلف اقسام کے در خت، بودے، بیلیں، اور بے شار قتم کی مخلوق، ہواؤں کا چاروں طرف
گنا، یہ سب اس حمٰن ور حیم کی بے نظیر رحمت کی نشانیاں ہیں۔

حتی کہ عیسائی جواس بات پر فخر کرتے ہیں کہ ہم میں بجز واکساری، رحمت و مہر پانی بہت زیادہ ہے۔ مگر دہ بھی صرف ان لوگوں میں تھی جو عیسیٰ علیہ السلام کے پیر و کارتھے یہ

تشر تحالا ساءالحسلى

بھی محض اللہ کی طرف سے تھی۔

وَ قَفَّيْنَا بِعِيْسَى ابُنِ مَرُيْمَ وَ اتَيْنَاهُ الْإِنْجِيْلَ وَ جَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُ رَافَةً وَّ رَحْمَةً (الحديد ع ٤ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُ رَافَةً وَّ رَحْمَةً

پ ۲۷)

اور پیچھے (انبیاء کے تسلسل میں) ہم نے عیسٰی ابن مریم کو بھیجا اور ان کو انجیل عنایت کی اور جن لوگوں نے ان کی پیروی کی ان کے دلوں میں نرمی اور مہر بانی ڈال دی۔
ذوالقر نین نے جب یا جوج و ماجوج جیسی خطرناک اور دہشتناک قوم کے آگے بند باندھ کرروک دیا اور لوگ اس قوم کے فتنہ سے بچ گئے تو ذوالقر نین نے بھی بیا قرار کیا کہ بہ کامیا کی اللہ تعالی کی رحمت کی نشانی ہے۔

قَالَ هَذَا رَحُمَةٌ مِّن رَّبِّي (الكهف ١١٤ ب١٦)

کہا یہ میرے رب کی ایک مہر بانی ہے۔ خصر علیہ السلام نے ایک تختہ نکال کر غریبوں کی کشتی کو بچالیا۔ نا عاقبت اندیش لڑکے کو قتل کیا اور تیموں اور مکینوں کے خزانے کو بچانے کے لئے دیوار کی مرمت کی۔ خضر مسیح ہیں کہ یہ اللہ کی رحمت ہے۔

رَحُمَةً مِّنُ رَبِّكَ وَ مَا فَعَلْتُهُ عَنُ اَمْرِیُ ذَالِكَ تَاوِیُلُ مَا لَمُ تَسُطِعُ
عَلَیْهِ صَبْرًا (الکہد ع ۱۰ ب ۱۱)۔

یہ مہربانی تیرے پروردگار کی طرف سے ہے اور میں نے اسے اپنی رائے (مرضی) سے نہیں کیا۔ یہ تفییر ہے اس کی جس پر تونے صبر خد کیا۔ خود نصر کوجو عطا ہوادہ بھی اس کی رحمت ہے۔ آتَيُنَاهُ رَحْمَةً مِّنُ عِنُدِنَا وَعَلَّمُنهُ مِنَ لَّذُنَّا عِلْمًا (الكهدع ٩ ب٥١) ـ

اس کو ہم نے اپنے پاس سے رحمت دی تھی اور اپنے پاس سے ایک (خاص) علم سکھایا تھا۔ موک علیہ السلام کو اپنی زبان کی کمزوری اور سینے کی تنگل کی شکایت کرنے پر ان کے بھائی ہارون علیہ السلام کو نبی بناکر ہمراہ اساتھ کرنا بھی اللہ کی مہر بانی تھی۔

وَ وَهَبُنَا لَهُ مِنُ رَّحُمَتِنَا اَخَاهُ هَارُونَ نَبِيًّا ﴿ رَمِيمٍ عَ ١٦٠) ـ

اور ہم نے اپنی مہر بانی سے اس کے بھائی ہارون کو نبی بنا کراسے عطا کیا۔ ابر اہیم علیہ السلام کے بڑھاپے اور ان کی زوجہ مطہرہ کے بانجھ بن کے باوجو دان کو اولاد بخشا خاص رحت تھی۔

> قَالُوا اَتَعُجَبِينَ مِنُ اَمُرِاللَّهِ رَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمُ اَهُلَ الْبَيْتِ (هود ٧٤٠).

انہوں (فرشتوں) نے کہا کہ اے اہل بیت تم پراللہ کی رحت اور بر کتیں ہیں۔ کیا تم اللہ کی تحت اور بر کتیں ہیں۔ کیا تم اللہ کی قدرت سے تعجب کرتی (کرتے) ہو۔ بلکہ تمام انبیاء علیہم السلام کوجو کچھ عطا ہواوہ ان کے رب کی رحت تھی۔

وَ وَهُبُنَا لَهُمُ مِّنُ رَّحُمَتِنَا وَ جَعَلْنَا لَهُمُ لِسَانَ صِدُقٍ عَلِيًّا

(مریم ع۳ پ۱۱)

اور ان کواپی رحمت سے (بہت سی چیزیں)عنایت کیں اور ان کا سچا بول بالاذکر جمیل بلند کیا۔اللہ تعالیٰ کے مقرب فرشتے جوعرش اٹھائے ہوئے ہیں وہ بھی اس کی رحمت کے امید وار ہیں۔

(المؤمن ع ١ پ٢٤)

رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَّ عِلْمًا

اے ہارے پروردگار تیری رحت اور تیر اعلم ہر چیز کواحاطہ کئے ہوئے ہے۔ای طرح دیگر نیک بندے بھی اس کی رحمت کے امید دار ہیں۔

(بنی اسرائیل ع۲ پ ۱۰)

وَ يُرْجُونَ رَحُمَتُهُ

اور وہ اس کی رحت کی امید رکھتے ہیں۔جو کام بھی ایسے رحمان در جیم کے نام سے شر دع ہو گادہ بڑابا برکت ہو گا۔

﴿ ٢ ﴾ أَلْمَلِكُ (بادثاه)

جواپنے ہر تھم کو نافذ کر سکے۔ کسی اور بادشاہ کی بیہ صفت نہیں بلکہ وہ بادشاہوں کا باد شاہ ہے۔ (الز جاج)۔

﴿ مَهُ الْقُدُّوْسُ (بِاك)

جو ہر عیب اور نقص سے پاک ہے۔ ایسی پاک جو انسانی تصور سے بالا ہو (الغزال) اور برکت والا (الزجاج) ۔

﴿٢﴾ اَلسَلامُ (سلامتى والا)

جس کی ذات عیوب سے اور اس کی صفات نقائص سے اور اپنے افعال میں مطلقاً برائی سے پاک ہو۔ (الغزالی) نیز سلامتی دینے والا کہ مخلوق اس کے ظلم سے محفوظ ہے (البیہقی)

﴿ ٤ المُؤْمِنُ (امن دين والا)

جس سے امن وامان ما نگاجائے اور کسی کے لئے بھی امن ،اس کے سواکسی اور سے متصور نہ ہو۔ (الغزالی) نیز بقول زجاج ایمان جمعنی تقیدیق اور اللہ تعالی اپنی وحد انہت کی تقیدیق کرنے والے ہیں۔ فرمایا:

شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ اِللَّهَ اللَّهُ وَ الملآئِكَةُ وَ أُولُو الْعِلْمِ قَآئِمًا مِ بِالْقِسُطِ لَا اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

اللہ تعالیٰ اور اس کے سب فرشتے اور اہل علم یہ گواہی دیتے ہیں کہ اس اللہ کے سوا کوئی اور معبود نہیں، جو انصاف سے قائم ہے، اس اللہ کے سواکوئی اور معبود نہیں، وہ غالب اور حکمت والا ہے۔

## ﴿٨﴾ اَلْمُهَيْمِنُ (نَكَهبان اور محافظ)

وہ اپنی خلقت پران کی حیات ، موت ، عمل ، رزق اور اجل وغیرہ پر محافظ ہے (الغزالی) نیز آخرت میں وہ اعمال کے بدلے (تاکہ کسی کو بھی اس کے نیک عمل کا بدلہ کم نہ طے) پر بھی نگر جان ہے۔اور یہ بھی کہ کسی گناہ گار کو اس کے گناہ کی سز ا(زیادہ) نہ ملے ، اس پر بھی نگر جان ومحافظ ہے۔ (بیبھقی)

## ﴿٩﴾ اَلْعَزِيْزُ (عَالِ)

وہ ہر چیز پر غالب ہے۔ حتی کہ ہر عزت اور غلبہ والداس کی عزت کے سامنے ذکیل ہے۔ کیو نکہ اصل عزت ہمعنی غلبہ اور تختی کے ہے۔ فرمایا فَعَزَّ ذُنَا بِشَالِثِ (یسَ ع۲ پ۲۲)

پھر ہم نے تیسرے سے غلبہ دیا۔ وَ عَزَّنی فِی الْحِطَابِ (ص ع۲ پ۲۲) اور گفتگو میں جھے پر سختی کرتا ہے۔ نیز کہا جاتا ہے عزنی فلان الامر لینی فلال مجھے پر اس کام میں

تشر تحالا ساءالحسلي

عالب آگیا۔ (الزجاج) الله الياعالب ہے كه اس تك پنچنايا برائى پنچانانا ممكن ہو، اس كى طاقت اور رسائى ہميشہ قائم ہے (البيهقى)

﴿١٠﴾ ٱلْجَبَّارُ (الانهوالا)

کمزوراور ٹوٹے ہوئے دلول کو آپس میں ملانے والا۔ نیز زور آور، کیونکہ جربمعنی قہر کے بھی ہیں۔ کھجور کے بلند وبالا قہر کے بھی آئے ہیں۔ نیز بلند کیونکہ جرکے معنی بلندی کے بھی ہیں۔ کھجور کے بلند وبالا در خت کو بھی جبارہ کہا جاتا ہے۔ (قصیدہ نونیہ لابن القیم ص ۱۵) بیہقی امام خطالی سے نقل کرتے ہیں کہ الجبار لیجنی اپنی مخلوق کواپنارادہ، امر اور نہی کے آگے مجبور کرنے والا اور فقراء اور مخاجوں کے اسباب معاش کو جمع کرنے والا۔

﴿ الله المُمتَكبّرُ (برائي كرنے والا)۔

وہذات جس کے سامنے ہر چیز حقیر کُظر آتی ہے اور ایس بڑائی اس کی ہی شان ہے۔(الغزالی) نام میں "ت" تخصیص کے لئے اور تفر د کے لئے ہے۔اس لئے کسی مخلوق کے لئے تکبر روا نہیں بلکہ ان کے لاکق تو بجز واکساری اور بندگی ہے۔

﴿١٢﴾ اَلْخَالِقُ (اندازه كرنے والا)

کونکہ اصل خلق بمعنی تقدیر کے ہیں: مثلاً حلقت الشی حلقا اذا قدرته قرآن کریم میں ہے۔ وَ تَخُلُقُونَ إِفَكَا (العنكبوت ع٢ ب، ٢) اور تم جھوٹا اندازه كرتے ہو۔ یعنی اللہ تعالی خلق كائمقدر (اندازه مقرر كرنے والا) پیدا كرنے والا، ابھارنے اور مكمل كرنے والا اور اس كی تدبیر كرنے والا ہے۔ فَبَارَكَ اللّٰهُ أَحُسَنُ الْخَالِقِينَ

(المؤمنون ع ۱ ب۱۸) الله كى ذات بابركت سب سے بہتر بنانے والى بـ زجاج نے بھی اى طرح كہا ہـ ۔ زجاج نے

﴿ الْبَارِئُ (پيداكرنے والا)

اس حیثیت ہے کہ وہ موجد ہے (الغزالی)

﴿ ١٢﴾ اَلْمُصَوِّرُ (صورت عطاكرنے والا)

یعنی خوبصورت تر تیب دیگر ً بنانے والا (الغزالی)اور ہر صورت کو بغیر کسی نقل یا مثال کے بنانے والا۔ (الز جاج)

﴿ ١٥﴾ اللَّغَفَّارُ (وُهانِين والا)

دنیا میں گناہوں اور برائیوں کو عمدہ طریقے سے ڈھائینے والا اور آخرت میں عذاب کے بجائے در گزر کرنے والا۔(الغزالی) میہ اسم مبارک فعال کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے (بیہ فعی ) جس کے معنی ہیں باربار ہوئے بڑے گناہ بخشنے اور ڈھائینے والا۔

﴿١٦﴾ اَلْقَهَّارُ (زبروست)

وہ زبردست ہے۔ سرش اور دشمن پر قوت اور غلبہ سے، مخالفین پر آیات اور دلائل سے اور عام مخلوق پر موت کے ذریعہ۔ ہر موجود چیز اس کی قدرت کے آگے عاجز ہے اور اس کے قبضہ میں ہے۔ (الزجاج والغزالی)

﴿١٤﴾ اَلُوهًابُ (بهت زياده دين والا)

بغیر کسی معاوضہ یاغرض کے (الزجاج) ۔ بغیر مانگے عطا کرنے والا۔ علامہ قاضی محمد سلیمان منصور پوری شرح اساء الحسلی میں ص ۲۹ پر تحریر فرماتے

ښ:

"وہاب وہ ہے کہ عطاہائے صوری و معنوی اور عطیات دینوی واخر وی کا مالک وہی ہے۔ یہی اسم ہے جو بتلا تاہے کہ بندہ کے پاس اس کے گھرکی کوئی شے نہیں اور جو کچھ ہے وہ سب داد الہی اور جو دنا متناہی کا نتیجہ ہے"۔

## ﴿ ١٨﴾ أَلْرَزَّاقُ (رزن دينوالا)

ہر جاندار کے لئے رزق پیداکرے اور رزق کو حاصل کرنے کے اسباب مہیا

کرے اور ان تک پہنچائے۔ رزق دو قتم کا ہے۔ ایک ظاہر ی لینی قوت (غذا) اور طعام جو
جم کے کام آئے۔ اور دوسرا باطنی جو ایمان کے لئے قلب کی روشنی اور دین کے لئے
رہنمائی بنے۔ ظاہر ی رزق کا فائدہ جم کے لئے اور باطنی رزق ابدی زندگی لینی آخرت
کے لئے ہے۔ دونوں اقسام کا وہی مالک ہے اور وہی اپنی مہر بانی سے اپنے بندوں تک اسے
پہنچا تا ہے۔ گر جس کے لئے چاہے اپنی مرضی کے مطابق ہر دورزق کشادہ فرمادے یا تگ کر دے۔ (الغزالی) اور بقول زجاج رزق کے اصل معنی ہیں کی کو بھی کی چیز سے نفع
عاصل کرنے کی اچھی طرح اجازت دی جائے۔ قرآن میں ہے۔ وَ مَنُ رُزَفَنَاهُ مِنّا رِزْقًا
حَسَنًا فَهُوَ یُنُفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَ جَهُرًّا (النحل ع ۱۰ ب ۱۶) اور جس کو ہم نے اپنی طرف
سے اچھی روزی دی، سودہ اس میں سے خرچ کر تا ہے یو شیدہ اور ظاہر۔

﴿ ١٩﴾ اَلْفَتَّاحُ (كو لنه والا)

یعنی حق اور باطل کے ور میان-اس طرح کہ حق کو ظاہر اور باطل کو گم کردے۔
(الزجان) اور اپنی مہر بانی سے بند چیز کو کھول دے اور رہنمائی و نشاند ہی سے مشکل کو حل
کردے۔انبیاء علیم السلام کو فتح عطافر مائے۔فرمایا۔ اِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحُنا لَكَ فَتَحُنا (الفتح ع ١ کردے۔انبیاء علیم السلام کو فتح عطافر مائے۔فرمایا۔ اِنَّا فَتَحَنا لَكَ فَتَحُنا لَكَ وَتَحَدی (الفتح ع ١ برده بیات کے ایک فاہر فتح دی۔ ایخ خاص بندوں کے دلوں سے پرده بیائے۔فرمان (الفزالی)۔علامہ قاضی مجمد سلیمان بیائے۔فیب اور رزق کی چابیاں اس کے ہاتھ میں ہیں (الفزالی)۔علامہ قاضی مجمد سلیمان منصور پوری ص اے پر لکھتے ہیں:

"فار وہی ہے جو مشکلات، مہمات (کی گرہوں) کو کھول دیتا ہے۔ فار وہی ہے جو دل کو حق کے جو دل کو حق کے جو دل کو حق کے حول دیتا ہے۔ فار وہی ہے جو دل کو حق کے لئے کھول دیتا ہے۔ فار وہی ہے جو وہی ہے جو انکشاف علوم کے ساتھ آئکھوں کے پردے دور کر دیتا ہے۔ فار وہی ہے جو انک اور باطل کے در میان فیصلہ فرما تا ہے۔ فار وہی ہے جو صاد قین سے صدق کو ظاہر کر تا ہے۔ کا ذبین کی اصلیت سب پر کھول دیتا ہے۔ اہل ایمان کو اس کی ذات مقد س سے کشائش فلاہری وباطنی کی امیدر کھنی چاہئے"۔

﴿٢٠﴾ اَلْعَلِيْمُ (جانےوالا)

اس کے علم کا کمال سے ہے کہ ہر شے پراس کا علم محیط ہے۔ ظاہر ہویا پوشیدہ، چھوٹی ہویا بوٹیدہ، چھوٹی ہویا بوٹی انفر الفرض اسکا علم اتناکا مل ہے کہ کمی اور علم والے کے لئے تصور بھی ممکن نہیں۔ (الفزالی) فعیل کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے یعنی بہت زیادہ اور ہر وقت جانئے والا۔ (بیہفی)

## ﴿٢٢ـ٢١﴾ اَلْقَابِضُ . اَلْبَاسِطُ

#### ( تنگی کرنے والا۔ کشاد گی کرنے والا )

ادب کا تقاضہ ہے کہ ان دونوں کا ذکر ایک ساتھ کیا جائے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی پوری قدرت دونوں ناموں کو ایک ساتھ ذکر کرنے کے بعد ہی ظاہر ہوتی ہی۔ مثلًا اللی فلان قبض امری و بسطۂ بینی میری تنگی اور کشادگی فلاں آدمی کے ہاتھ میں ہے۔ اس پورے جملے سے کہنے والے کا یہ مقصد ظاہر ہوتا ہے کہ میرے سارے کام اس کے حوالے ہیں۔ اس طرح دونوں صفات کو جمع کرنے سے مقصد ہوگا کہ مخلوق کے سارے کام اللہ جیں۔ اس طرح دونوں صفات کو جمع کرنے سے مقصد ہوگا کہ مخلوق کے سارے کام اللہ تعالیٰ کے زیر قدرت ہیں۔ (الزجاج)۔ یعنی وہ اللہ جو موت کے وقت روحوں کو قبض کرتا ہے اور زندہ کرتے وقت ارواح کو اجمام کے لئے کھولتا ہے۔ و نیا والوں سے صد قات قبول کرتا ہے اور فقر اءو مساکین کارزق کشادہ کرتا ہے۔ کبھی تو د نیا والوں کارزق اتنا کشادہ کرتا ہے کہ بھوک کانام بھی نہ رہے اور بھی فقر کیلئے اتنی تنگی کرتا ہے کہ اس میں کوئی طاقت نہ رہے۔ و بی اللہ ہے جو اپنے بندوں کو قبضہ میں لے کراتی تنگی کرے کہ وہ اس میں کوئی طاقت نہ ہوں اور اپنی مہر پانی سے اسطرح کشادگی کہ اس کی طرف تقرب حاصل کریں۔ (الغزائی)

## ﴿٣٣ـ٣٣﴾ ٱلْخَافِضُ . ٱلرَّافِعُ

(گرانے والا۔اٹھانے والا۔)

ا پنے دشمنوں کوگرانے والا ، ذلیل کرنے والا ، بے نصیب کرنے والا ، اور اپنے قرب سے دور کرنے والا۔ اور اپنے دوستوں کی شان یا مرتبہ کو بلند کرنے والا ، دنیا میں ان کے نام اور کلمات کو اٹھانے والا اور آخرت میں در جات بلند کرنے والا۔ (الزجاج)

# ﴿٢٥﴾ اَلْمُعِزُّ (عزت دين والا)

اس کی تین اقسام ہیں:

اول: الله تعالیٰ اپنے بندوں کو دنیا میں خوشحالی نصیب فرماتے ہیں اور بلند شان عطا فرماتے ہیں۔ بیہ اعزاز محکم اور بالفعل ہے۔

ووم: الله تعالیٰ اپنے بندوں کو آزمانے کی خاطر تنگی کرتے ہیں حالا نکہ وہ دین کے لحاظ سے اعلیٰ در جات پر فائز ہوتے ہیں مگر ان کے صبر کی وجہ سے ان کا ثواب اور در جہ دن بدن بڑھتار ہتا ہے۔ یہ اعز ازاگرچہ بالفعل نہیں مگر محکم ہے۔

سوم: الله تعالی اپنے کتنے ہی دشمنوں کی روزی فراخ کر دیتے ہیں۔ مال اور دولت کی فراوانی ہوتی ہے اور ان کے امر و نہی کی دنیا میں اچھی خاصی حیثیت ہوتی ہے بیداعز از بالفعل ہے گر محکم نہیں کیونکہ ان کے لئے آخرت میں دائمی عذاب ہے۔ دنیا میں ان کوڈ هیل ملی ہوئی ہے۔ جیسے فرمایا۔

إِنَّمَا نُمُلِي لَهُمُ لِيَزُدَادُواۤ إِثْمًا وَّ لَهُمُ عَذَابٌ مُّهِينٌ

(آل عمران ع۱۸ پ٤)

ہم ان کواسلئے مہلت دیتے ہیں کہ وہ گناہوں میں بڑھتے چلے جائیں اور آخر کار ان کو ذلیل کرنے والاعذاب ہوگا۔ یہ اللہ کی قدرت ہے کہ جسکو چاہے عزت عطافر ہائے۔(الزجاج)

## ﴿٢٦﴾ اَلْمُذِلُّ (خوار كرنے والا)

سرکش اور ضدی انسانوں کو۔ذلت محکم ہویا بالفعل۔ جبیبا کہ دنیا کے ظاہری امور میں لیمیٰ

ان کو غلام بنانااور ان کے پیچے ذلت لگانایاان سے جزید لینا۔ فرمایا حَتّی یُعُطُوا السحزَیةَ عَنُ یَدُو مُلام بنانااور ان کے پیچے ذلت لگانایاان سے جزید لین ہو کر جزید دیں یا دو این اللہ میں الدورہ ع؛ ب،١) یہاں تک کہ وہ اپنے ہاتھ سے ذلیل ہو کر جزید دیں لیمنی آخرت کی ذلت توالگ ہے۔ (الزجاح)

## ﴿٢٤﴾ أَلسَّمِيعُ (سننے والا)

اس کی ساعت ہے کوئی چیز بھی دور نہیں۔ چیو نٹی کی آواز ہویا کسی اور چیز کی ،اللہ کی حمہ و تعریف کرے یا کوئی پکارنے والا پکارے۔الغرض اس کاسننا بے مثل ہے۔ (الغزالی) اور سمع بمعنی اجابت (قبول کرنے) کے بھی آئے ہیں۔(الزجاح)

#### ﴿٢٨﴾ اَلْبَصِيرُ (ديكے والا)

جوہر چیز کودیکھتاہے اگرچہ وہ تحت الثریٰ میں ہی کیوں نہ ہو۔ (الغزالی)

(۲۹) اَلْحَكُمُ (عاكم يافيصله دين والا)

اصل معنی ہیں منع کرنایار و کنا، کیونکہ حاکم دوافرادیاگروہ کو آپس میں لڑنے سے روکتا ہے۔ اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اپنے بندوں کے در میان فیصلہ کرنے والے ہیں، نہ کہ کوئی اور۔ جو دنیا میں فیصلہ کرتے ہیں وہ بھی اس کی نازل شدہ شریعت سے استفادہ کرتے ہیں۔ (الزجاح) اللہ تعالیٰ وہ حاکم ہے کہ اس کے فیصلہ کو کوئی روکنے والا نہیں۔(الغزالی)

(انصاف کرنے والا) جس کا فیصلہ، قول اور فعل سب حق اور عین انصاف ہیں۔ (بیہ فعی )

#### ﴿٣١﴾ اَلْكَطِيْفُ (زى كرنے والا)

لطف کے معنی گفتار اور کر دار میں نرمی اور مہر بانی کے ہیں۔ اس کی مہر بانی اور لطف جملہ امور میں ہے۔اس کے لطف نے صوری مادی چیزوں، حسین صور توں، موزوں هیئت اجسام لطیفه اور اجرام نورانیه کو عمده مناسبت اور نورانیت، شفاف اور بهمه اقسام رنگ بخشے اس کے علمی لطف نے انبیاء، اولیاء، علاء، راسخین، اہل بصیرت اور مجاہدین کو ان کے علمی مرتبہ کے مطابق معرفت نصیب فرمائی اور اس کے عملی لطف نے اہل دانش کو معاش اور معاملات میں منفعت اور اہل شعور کو آگاہی اور متقین کو بصیرت عطافر مائی اور اس کے باطنی لطف نے پاک و صاف طبع لو گوں ، اہل قناعت اور آزاد طبع انسانوں کو پورا حصہ عطا فرمایا۔اس کے لطف تکوینی نے ہر موجو د شے کو عدم سے وجو د بخشااور اس کے معنوی لطف کااثر صالح اور نیک بندوں پر ہوااور اسکے دنیاوی لطف نے باد شاہ اور امر اء کو دنیا کا بڑا حصہ اور کامرانی عطاکی۔اس کے اخروی لطف نے صالح اور نیکوں کواپنی معیت نصیب فرمائی۔اس لطف سے آخرت میں ایمانداروں کی نجات اور صالحین کے در جات بلند ہوں گے۔ (ثرح اساءالحنى مصنف قاضى محمر سليمان منصور پورې ص٧٨)

## «۳۲» ٱلْخَبِيرُ (خردار)

جس سے کوئی بھی چیز پوشیدہ نہ ہو بلکہ ہر حرکت اور سکون،اضطراب واطمینان الغرض سب کی اس کو خبر ہے۔علم ہر ظاہر و پوشیدہ چیز کے لئے عام ہے مگر پوشیدہ چیز وں کے جاننے کو خبر ۃ کہاجا تاہے اور جاننے والے کو خبیر۔(الغزالی)

تشر تحالا ساءالحسني

﴿٣٣﴾ ٱلْحَلِيْمُ (بردبار)

جو عذاب کرنے میں جلدی نہیں کرتا۔ نافر مانوں کی نافر مانی اور تھم کی مخالفت کے باوجودات نہ غصہ آتا ہے اور نہ غضب کہ وہ اپنے بندوں کو جلد پکڑ لے۔ اس کا غصہ و غضب اسے فوری انتقام پر آمادہ نہیں کرتا۔ (الغزالی)

﴿٣٨﴾ ٱلْعَظِيْمُ (سب سے برا)

شان، حکومت،اور غلبه میں۔(الز جاج)

ههه **اَلْعَفُورُ** (بخشےوالا)

یہ بھی غفار کی طرح مبالغہ کے معنی رکھتا ہے گر غفار میں تکرار کے معنی ہیں (لیعنی بار بار بخشنے والا)اور غفور میں کمال اور تمام کے یعنی سب گناہ بخشنے والا۔(الغزالی)

رسم الشكور (تموزى منت پربهت زياده اجردين والا) الشكور (تموزى منت پربهت زياده اجردين والا)

یعنی جو قلیل عبادت پرزیادہ درجات عطا فرمائے اور دنیا کی قلیل عبادت پر آخرت کی لامحدود نعتیں عطاکرے۔(الغزالی) کیونکہ اللہ تعالی عمل کے بدلے اجرویتے ہیں اس لئے اسے بھی شکر کہا گیاہے۔(الزجاج)

﴿٣٤﴾ ٱلْعَلِيُّ (بلند)

کیونکہ وہ اپنی ساری مخلوق سے بلند ہے۔ (الزجاج) وہ سات آسانوں سے اوپر عرش پر ہے۔اکر مستوکی عرش ہے۔

#### ﴿٣٨﴾ اَلْكبيرُ (سبت برا)

اس کی شان و جلال کے سامنے بڑے سے بڑے بھی حقیر ہیں۔ (بیہقی)

وهم الْحَفِيْظُ (سنجالنه والا)

بوری کا ئنات کود کھوں اور تکالیف سے پناہ میں رکھنے والا (الغزالی)۔

﴿ ٢٠﴾ ٱلْمُقِيْتُ (روزى دين والا)

خود بید اکرے اور بندوں تک پہنچائے یاسب کو کافی ہو۔ (الغزالی) اور بقول زجاج بیر معنی بھی ہیں کہ وہ ہر چیز پر قدرت و نگاہ رکھنے والا ہے۔ قر آن کریم میں ہے۔ وَ کانَ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ مُقِينَةً (النسآء ع ١١ به) اور الله تعالیٰ ہر چیز پر نگہبان ہے

قاضی سلیمان منصور پوری صاحب شرح اساء الحسنی صفحه ۹۰ پر لکھتے ہیں "المقیت وہ ہے جو جملہ قوائے روحانی کو غذا بخشاہے۔ ہے جو جملہ قوائے بدن کو توانائی دیتا ہے۔مقیت وہ ہے جو قوائے روحانی کو غذا بخشاہے۔ مقیت وہ ہے کہ نباتات و جمادات و حیوانات، جن وَمَلک اپنی اپنی ساخت اور اقتضائے فطرت کے مطابق اس کی روزی سے بل رہے، بڑھ رہے اور نشو و نمایارہے ہیں "۔

﴿ ١٦﴾ اَلْحَسِيْبُ (كافى مونے والا)

ہرایک چیز کے لئے (الغزال)۔یا تمام اجزاءاور ان کی مقدار سے بخوبی آگاہاور بغیر (تخمینہ لگائےو) حساب کے۔(البیہ فعی )۔

(۲۳۶) اَلْجَلِيلُ (بزرگ والا)

اس کی صفات بزرگانه ہیں۔مثلاً باد شاہت،پاکیزگی،علم وقدرت وغیرہ (الغزالی)

## ﴿ ٣٣﴾ ٱلْكريم (برابرك اورتى)

جوباد جود قدرت کے معاف کرے، جو ہمیشہ وفاکرے ادرامیدسے بڑھ کردے۔ مانگنے سے راضی ہو، اگر کسی ادر سے مانگاجائے تو ناراض ہو۔ دنیا میں گناہ گاروں کی ان کے گناہوں پر گرفت نہ کرے۔ اس کی طرف رجوع کرنے والوں کو تمام سفار شیوں اور وسلوں سے بنیاز کردے۔ (الغزالی)۔

## ﴿ ٢٦ اَلرَّقِيْبُ (نَهبان)

جس کی نگہبانی ہے کوئی چیز باہر نہ ہو (الز جاج)

#### ﴿ ٢٥﴾ اَلْمُجيبُ (دعا قبول كرنے والا)

جو سائل کی مدد کرئے، پکارنے والوں کو جواب دے، حاجتمندوں کی ضروریات کو نہ صرف پورا کرے بلکہ پکارنے سے پیشتر انعامات کی بارش سے نواز تارہے ۔ اور دعاء سے پہلے نواز شیں کر تارہے۔ بیرشان صرف ایک اللہ کی ہے جو بندوں کی ضروریات کوان کے سوال کرنے سے پیشتر جانتا ہے۔ (الغزالی)۔

﴿٣٦﴾ ٱلْمُوَاسِعُ (كِثاده و وسيع)

جس کی جودوسخا مخلوق کے اندازوں سے کہیں بڑھ کر ہے اور اس کی رحمت وعلم ہر چز پر محیط ہے اور اس کارزق سب کے لئے کافی ہے۔ (بیہ بقی ۔ قاضی محمد سلیمان منصور پوری)

تشر تحالا ساءالحسني

## ﴿٤٣﴾ ٱلْحَكِيمُ (داناوبينا)

تحکت والا اور ہر بہتر چیز کو سب سے بہتر انداز میں سیجھنے والا۔اس کی ذات اور صفات بے مثل ہیں، جس کی پوری معرفت بھی اس کے سواکس کو نہیں۔(الغزالی) تحکیم بمعنی تفکم کے بھی ہے جس کی تفصیل گزر پچی گراسم تھم میں زائد فائدہ بیہ ہے کہ ہر چیز کو ثابت کرنے والا اور خوبصورت بنانے والا ہے۔

## ﴿ ١٨ ﴾ ٱلْوَدُودُ (دوست - بھلائی چاہنے والا)

جواپنے بندوں کے اعمال سے خوش ہوتا ہے اور ان کی وجہ سے ان کے ساتھ بھلائیاں کرتا ہے اور ان کی تعریف کرے اور مخلوق میں ان کے دوست بنائے۔ اپنے بندوں پرانتے احسانات اور انعامات کرے کہ وہ اسے اپنادوست سمجھیں اور اس کی حمد کریں ۔(بیہ قبی)

## ﴿٩٩﴾ ٱلْمَجِيْدُ (برى ثان والا)

جس کی ذات بلند، شان، صفات باشر ف، کام سب عمدہ،انعامات اور ذات بے مثل ہیں۔(الغزالی والبونی)

#### ﴿٥٠﴾ أَلْبَاعِثُ (الله نوالا)

موجودات کو عدم سے وجود میں لانے والا، انسانوں کو قبر دل سے اٹھانے والا، سوئے ہوؤل کو نیند سے جگانے والا، غافلوں کو غفلت سے اٹھانے والا اور مخلوق کی ہدایت کے لئے انبیاءور سل کو سیمبخے والا۔ (الزجاج والغزالی والمنصور پوری)۔

## ﴿ ١٥﴾ اَلشَّهِيْدُ (اوه)

جو ہر چیز پر گواہ اور ان کپر مطلع ہو، جس کی مخلوق کو وہاں بغیر حاضری کے اطلاع نہ ہوسکے۔(البیہ قبی )

## ﴿٥٢﴾ اَلْحَقُّ (سياور ثابت)

جیسے کہاجاتا ہے کہ حقیقة الشیء احقه حقا تیقنت کو مه و و حوده۔ لیعن اس کے وجود اور (ثابت) ہونے کا یقین کیا کہ الله تعالیٰ حق ہے۔ لیعنی یقینًا موجود ہے۔ (الزجاج)اور الحق کے مقابلے میں الباطل ہے۔ اس لئے اللہ کے سواہر معبود اور اس کے حکم کے مقابلے میں ہر حکم باطل ہے۔ (الغزالی)

## ههه اَلُوكِيلُ (كارساز)

جس کے حوالے تمام کام کئے جائیں۔اس عقیدے کے تحت کہ تمام مخلوق کاوہ ی مالک ہے اور تمام کام اس کی قدرت میں ہیں نہ کہ کسی اور کے ہاتھ میں۔(البیہ فعی)

#### ﴿٥٢﴾ ٱلْقُوِيُّ (طانت ور)

جس کی طاقت پوری اور کامل ہو۔(الزجاج) کسی حال میں بھی اس پر عاجزی نہ آئے۔(البیہ قبی )

﴿٥٥﴾ اَلْمَتِينُ (زبردست قوت والا)

جس کی قوت و قدرت کی کوئی انتهانه ہو۔ (الزجاج) جس میں بھی بھی نقص

تشر تكالاساءالحسني

اور تغيرواقعنه مور (البيهقي)

﴿٥٦﴾ اَلُوَلِيُّ (دوست مدركار)

جواہے دوستوں کی مدد کرے اور دشمنوں کا قلع قبع کرے۔

﴿٥٤﴾ ٱلْحَمِيْدُ (تعريف كياكيا)

جس کی حمد و ثناء ہر زبان پر ہر حال میں ہو۔ (الزجاح)جو سب سے پہلے اپنی حمد خود کرنے والا ہے۔ (الغزالی)۔

(۵۸) اَلْمُحْصِئُ (اَنْتَى كرنے والا)

جس سے کوئی چیز گشدہ نہ ہو، جس کے داسطے ہر چیز کی حد اور عدد معلوم ہو (الغزالی)

﴿ ٥٩﴾ اَلْمُبْدِئُ (پلے پہل پیدار نے والا)

وہ ہر چیز کا موجد ہے لینی نہ کسی اور کی صنعت (وحرفت) نقل کرنے والا۔ (الرجاج والغزالی)

﴿١٠﴾ اَلْمُعِيْدُ (دوباره بيداكرنے والا)

یعنی قیامت کے دن حماب و کتاب کے لئے دوبارہ پیدا کرنے والا۔ (الزجاج) والغزالی)

جس نے خلق میں زندگی پیدائی۔ان کوزندہ کیایامردہ زمین کو آباد کر کے زندہ کیا (الزجاح) اور مرده قلوب كودين (كي روشنى) يدوش كيا\_ (البيهقى)

#### أَلْمُمِينتُ (مارنے والا)

مخلوق سے زندگی چین کر موت دینے والا۔اس نام میں زندہ کرنے والی صفت کی طرح مدح شامل ہے۔ کیونکدای کے ہاتھ میں زندگی اور موت ہے نہ کی اور کے ہاتھ میں (البيهقى)اى نے زندگى اور موت كوپيداكيا بـ (الزجاح) ـ

#### ﴿ ٣٤﴾ ٱلْحَيُّ (سدازنده رہے والا)

ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا (الزجاج)۔اسکی زندگی ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ

# کیئے موت ہاک ہے۔ (۲۲) اَلْقَیُّومُ (ہمیشہ قائم)

ہیشہ سے قائم بے (ممکن) بغیر کسی فااور زوال کے۔اس کی قدرت سے بوری خلق کا قیام ہے۔

#### ألوًاجدُ (يان والا)

ہر چیز کویانے والا۔ کو گی چیز اس ہے او جھل نہیں۔ (الغزالی) کسی بھی چیز کے لئے كسى كامختاج نبيس ـ (الزجاج)

#### اَلْمَاجِدُ (برِے شرف والا)

الماجد بھی المجید کے ہی ہم معنی ہے لیکن اس میں مبالغہ کے معنی زیادہ ہیں۔ (الزجاج والغزالی)۔

#### ﴿١٤﴾ ٱلْوَاحِدُ (يَانَا و يَانَهُ اللَّهِ)

جواپی ذات و صفات میں یکتا ہو بغیر اجزادُ شر کاء کے۔دوسر وں کے شریک بھی ہیں۔اوران کے اجزاء بھی ہیں (الزجاج)

#### ﴿١٨﴾ اَلصَّمَدُ (بناز،واتا)

یہ کہ تمام حاجوں میں اس کی محتاجی ہو اور تمام ضروریات میں اس کی طرف رجوع کیاجائے۔(الغزالی)

#### ﴿٢٩﴾ اَلْقَادِرُ (قدرت ركف والا)

قادر وہ ذات ہے کہ جس کا تھم بغیر کسی واسطے کے نافذ ہو اور اس کے نفاذیش وہ عاجز وبے بس نہ ہو۔ (الزجاح) جو چاہے کرے اور نہ چاہے تونہ کرے۔اس پر کسی کا زور نہیں ،نہ کسی کام کے کرنے پر مجبورہے۔

#### ﴿٤٠﴾ المُفتلِرُ (ممل قدرت ركف والا)

جس کی قدرت سے کوئی چیز باہر نہ ہو۔ ہر کام میں اپنی قدرت وطاقت دکھانے والداور جو کام نہیں کرتا (توبے بی کی وجہ سے نہیں بلکہ) اگر چاہے تو کر سکتا ہے۔ (البیہ فی) لفظ میں (حروف کی) زیادتی معن میں زیادتی پر دلالت کرتی ہے۔

تشر تخالاساءالحسني

# اَلْمُقَدِّمُ. اَلْمُوَخِرُ (اللهِ عَلَيْهِ مَا الْمُوَخِرُ (اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

شان اور شرف میں ، علم وعمل میں ، دولت وعزت میں اپنے خاص بندوں کو قریب کرے اور شرف میں ، علم وعمل میں ، دولت وعزت میں اپنے خاص بندوں کو قریب کرے اور جی چھے کر دے۔ ان سب باتوں میں اس کی حکمت کار فرما ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جسے آگے کیادہ بمیشہ سیجھے رہے گا۔ (الزجاج والغزالی والبونی)

# ﴿ ٢٨ ـ ٢٨ الْأَوَّلُ . وَالْآخِرُ

(سب سے پہلے۔سب کے بعد)

ہر موجود چیز کے وجود سے پیشتر اس کاوجود تھااور ہر موجود چیز معدوم ہوجائے گی مگر وہ موجود رہے گا۔ مشکلوۃ ص ۲۱۱ میں بحواللہ ابوداؤد، ترندی، ابن ماجہ رسول اللہ علیہ کی اللہ ابوداؤد، ترندی، ابن ماجہ رسول اللہ علیہ کی دعا ہے۔"انت الاول فلیس قبلك شيء و انت الاحر فلیس بعدك شئ" ۔اے اللہ تو سب سے پہلے ہے، بچھ سے پہلے كوئى چیز نہیں اور توسب سے بعد میں ہے اور تیرے بعد كوئى چیز نہیں (الزجاح) ۔

#### ﴿٤٥﴾ اَلظَّاهِرُ (سبت ظاهر)

الل فہم والل علم کے آگے ولائل و براہین سے ، وحدانیت کی نشانیوں کے ساتھ ظہور بمعنی علو کے بھی ہیں۔ جیسے کہاجا تاہے"ظہر فلان فوق السطح اذاعلا" فلال ظاہر ہوالینی بلند و بالا ہوا۔ اس معنی میں نہ کورہ دعا کا بقیہ حصہ بھی تقویت فراہم کرتاہے۔ "انت الظاهر فليس فوقك شئ و انت الباطن فليس دونك شئ" \_ توسب سے بلند م تحص بلند كوئى چيز نہيں اور توسب سے پوشيده ہے، تحص سے ورے بھى كوئى چيز نہيں \_(الزجاح)

#### ﴿٤٦﴾ اَلْبَاطِنُ (سبے يوشده)

کوئی اس کی ذات کا ادر اک نہیں کر سکتا بلکہ اس کی قدرت کی نظانیوں ہے اس کو پیچانا جائے اور اس کا لیقین رکھا جائے۔ (البیہ قبی ) نیز جمعنی ہر غیب و باطن کو جائے والا جیسے کہا جاتا ہے۔" بطنت فلائا و حبرته اذ اعرفت باطنہ و ظاهرہ"۔ اس کے ظاہر و باطن کو جانا، اور اللہ تعالیٰ تمام ظاہر کی اور باطنی امور کو جائے والے ہیں۔ (الزجاح)

#### ﴿ ٤٤﴾ أَلُوالِي (مالك)

تمام اشیاء کا مالک او را پنی مرضی سے ان میں نضر ف کرنے والا اور اس کی تدبیر کرنے والا۔(الزجاج و البیھنے والمنصور بوری اوراسمآءالحنیٰ مصنفہ محمد درویش)۔

#### ﴿ ٤٨﴾ ٱلْمُتَعَالِي (انتهالَ بلند)

مبالغہ کے معنوں میں ہے۔ (الزجان) ساتوں آسانوں اور عرش سے بھی بلند ہے جی بلند ہے جی بلند ہے جی بلند ہے جی آن کریم اور احادیث مبارکہ سے ثابت ہے۔ (اس ضمن میں ہماری کتاب "توحید خالص "کامطالعہ مفیدر ہے گا)۔ اپنی شان کے لحاظ سے ان تمام چیز وں سے پاک اور بلند ہے جو مخلوق سے منسوب ہیں۔ (البیہ قی)

﴿29﴾ اَلْبَوُّ (نَيكى وبھلائى كرنے والا)

اپی تمام مخلوقات سے بھلائی کرنے والا۔ ان کے لئے کسی بھی پریشانی کا ارادہ نہیں کر تا۔ انسانوں کے کتنے ہی گناہوں سے در گزر فرما تا ہے۔ نیکی کے ثواب کو بڑھا تا ہے۔ اپنے مقرب بندوں کو دوستی اور عبادت کے لئے مخصوص فرما تا ہے۔ساری مخلوق کورز ق دینے میں مہربان ہے۔ کسی کے ساتھ کبل نہیں کر تا۔ (البیہ قبی)

#### ﴿٨٠﴾ اَلتَّوَابُ (توبه قبول كرنے والا)

جوبندہ بھی اپنے گناہوں پر نادم ہو کر اس کے احکام کی اتباع کی طرف رجوع کرتا ہے تواللہ تعالیٰ بھی اپنی رحمت کے ساتھ اس کی طرف رجوع فرماتے ہیں۔جو وعدے بھی اپنے بندوں سے کئے ہیں ان سے محروم نہیں رکھتا۔نہ صرف توبہ قبول کرتا ہے بلکہ خود بندے کو توبہ کی توفیق دیتا ہے جیسے فرمایا۔ ٹھ قابَ عَلَیْهِمُ لِیَتُوبُولُو (التوبه ع ۱۶ ب ۱۷) ان کی طرف رحمت سے متوجہ ہوا تاکہ وہ توبہ کریں۔

﴿٨١﴾ اَلْمُنتَقِمُ (بدله لينے والا)

جو سرکش اور نا فرمانوں کی کمر توڑ دے اور سخت عذاب کرے، لیکن مہلت دینے اور ڈرانے وغیرہ کے بعد، تاکہ ان کو سوچنے کا موقعہ ملے۔اور شاید کہ وہ رجوع کریں لیکن جو اللہ کی طرف رجوع نہ کرے تو پھراس کے لئے سخت عذاب ہے۔ (الغزالی) وہ ہر ایک کو عذاب قوت برداشت کے مطابق کر تاہے۔ (البیہقی)

﴿٨٢﴾ اَلْعَفُونُ (درگزركرنےوالا)

گناہوں اور برائیوں کو مٹانے والا۔ بد لفظ معنی کے لحاظ سے الغفور سے زیادہ

مبالغ والا ہے۔ کیونکہ غفور میں ڈھائینے کے معنی ہیں اور اس میں بالکل مٹانے کے۔ (اِلغزالی) کہاجاتا ہے:عفی عند ذنبہ ترك العقوبة علیه \_ لیخی اللہ تعالی گناہوں کے باوجود عذاب نہ كرنے والا بھی ہے۔(الزجاج)

#### ﴿ ٨٣﴾ الرَّءُ وْفُ (شفقت كرنے والا)

ر حیم سے زیادہ مبالغے والا ہے بینی انتہائی مہر بانی اور رحت والا۔ (الرجاج) اس کی بری مہر بانی میہ بانی میہ ہائی میہ بانی میہ ہار اور بری مہر بانی میہ ہے کہ طاقت سے زیادہ کی پر بھی عبادت کا وزن نہیں رکھتا۔ بلکہ بیار اور مسافروں سے نرمی کرتا ہے۔ (البیہ قبی )

## هِ ٨٢﴾ مَالِكُ الْمُلْكُ (سلطنت وباد ثابت كالك)

جس کو چاہے دے دے ، جس سے چاہے چھین لے۔ باد شاہوں کا باد شاہ جن کو دہ اپنے امر و نمی سے چلا تا ہے۔ (الز جاح) جس طرح چاہے اپنے ملک میں اپنی مرضی چلائے ، معدوم کرے، فناکرے یا باتی رکھے۔ (الغز الی)

#### ﴿٨٥﴾ ذُو الْجَلالِ وَالْإِكْرَامِ (بزرگوالااور خاوت والا)

جو ہر بھلائی اور شرف کمال کا مستحق ہے۔ ہر عزت اور سخاوت بھی اس سے ملنے والی ہے۔ اگر کوئی مخلوق کسی کو عزت دے بااس کے ساتھ سخاوت سے کرے تو وہ بھی اس کے حکم سے ہے۔ اس کی سخاوت اپنی مخلوق پر بے انتہا ہے۔ (الغزالی) بیراس کی شان ہے کہ اس کی برائی اور بادشاہی کے سامنے اس کی ہیبت سے (خو فزدہ ہو کر) رہا جائے اور اس کی

شان کے مطابق اس کی تعظیم کی جائے۔ دوانی مخلوق کیلئے ایدارب ہے جس کی تعظیم و تکریم کرنا مخلوق پر واجب ہے اور بیہ حق کی اور کا نہیں ہے کیونکہ وہو حدہ لا شریك له ہے۔ ( البیہ قبی)

#### ﴿٨٢﴾ المُفْسِطُ (انصاف كرنے والا)

مظلوم کو ظالم ہے اس کے حقوق دلوائے۔ اپنے تمام فیصلوں میں مخلوق کے ساتھ انصاف کرنے والا۔ اس کے انصاف کا یہ کمال ہے کہ وہ بعض او قات ظالم اور مظلوم و ونوں کوراضی کر تاہے۔ انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ قیامت میں مظلوم کو ( ظالم کے ) ظلم کے بدلے میں ظالم کی نیکیاں دی جائیں گی۔ اور مظلوم کے گناہ ظالم کو دیئے جائیں گے۔ اور اس سے کہا جائے گا دیئے جائیں گے اور اس سے کہا جائے گا کہ ان کی قیمت سے کہ تو گناہ گار کو معاف کر دے پھر وہ مظلوم شخص ظالم کو معاف کر دے گا اور جنت میں ظالم کو اپنے ساتھ لے جائے گا (المدر المنثور ص ۲۷۱ج ۳ بحوالہ ابو یعلیٰ قاور جنت میں ظالم کو اپنے ساتھ لے جائے گا (المدر المنثور ص ۲۷۱ج ۳ بحوالہ ابو یعلیٰ وغیرہ) اس قتم کا انصاف صرف رب العالمین کی ذات ہی کر سکتی ہے (الغز الی)۔

﴿٨٤﴾ ٱلْجَامِعُ (جَعْ كرنے والا)

قیامت کے دن مخلو قات کو حساب کیلئے جمع کرنے والا (الزجان) مختلف انسانوں کو زمین میں، اور زمین و آسان میں موجود مختلف چیزوں کو مثلاً ستارے، ہوا، دریا، حیوان، نباتات، اور معد نیات جورنگ و بو میں اور صورت، وصف و ذوق میں باہم مختلف ہیں، انسانی جسم کی ہڈیوں، گوشت پوست، خون و خلط کو جمع کرنے والا ہے۔ ای طرح متضاد اشیاء کا جمع فرمانا جو باہم ایک دوسرے کی ضد ہیں۔ جیسا کہ گرمی اور سردی، خشکی و تری و غیرہ ۔ (الغزالی)

تشرت الاساء الحسلى

#### ﴿٨٨﴾ اَلْعَنِي (برواه)

ساری مخلوق سے اپی قدرت کی بناء پر بے پر واہ اور بے نیاز۔ سب اس کے محتاج ہیں۔(الز جاج)

﴿٨٩﴾ اَلْمُغْنِى (برواه كرنےوالا)

جس کو چاہے رزق دے، نعتوں سے نوازے اور دوسروں کی محتاجی سے بچائے۔ (الزجاج والبیہ قبی)۔

(٩٠) اَلْمَانِعُ (روكنوالا)

جس کو جاہے روک دے۔ کسی بھی چیز سے اس کارو کنا حکمت سے خالی نہیں (الزجاج)دین و دنیامیں ہلاکت اور نقصان کے اسباب کو وہی روکنے والاہے۔(الغزالی)

﴿ ١٩- ١٩ كَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَافِعُ

(نقصان پہنچانے والا۔ نفع دینے والا)

ان دونوں ناموں کو ساتھ ذکر کرنے کا مقصد یہ ہے کہ دونوں مل کر کھل معنی ادا کرتے ہیں۔اللہ تعالیٰ ہی نفع یا نقصان دینے والا ہے۔ یہ اس کی کامل قدرت پر دلالت کرتے ہیں اور حکمت پر بھی۔ سب اچھائیاں اور برائیاں اس کے ہاتھ میں ہیں۔ وہ تمام بھلائیوں کا مسبب الا سباب اور برائیوں کو دفع کرنے والا ہے۔(الزجاح) کی سے بھی نفع یا نقصان ہو یا سب اس کی مشیت کے تحت ہو تا ہے۔

#### ههه اَلنُّورُ (روش)

اس کی توحید کے دلائل بالکل روشن وعیاں ہیں۔ (الزجان) وہی ہر چیز کو ظاہر کرنے والا ہے۔ (الغزالی) کیونکہ اس کے بتانے بغیر کوئی بھی کسی چیز کو سمجھ نہیں سکتا۔ اس کاادراک نہیں کر سکتا۔ اگر وہ آسانی نہ کرے تو کوئی بھی اپنے مقصد کے حصول میں کامیاب نہ ہو۔ عقل اور حواس خمسہ سب اس کے پیدا کر دہ اور عطا کر دہ ہیں۔ (البیہ فعی)

#### ﴿٩٢﴾ ٱلْبَدِيْعُ (بِمثال)

جوائی ذات و صفات میں بے مثل ہے۔ (الغزالی) اور وہی بے مثال پیدا کرنے والاہے۔ دواکیلااینے خاص علم اور قدرت سے پیدا کرنے والاہے۔ (البیہ فعی)

#### ﴿ 90﴾ اَلْهَادِی (راسته بتلانے والا)

نجات اور اپنی معرفت کی راہ ہلانے والا۔ تمام مخلو قات کو اپنی حاجات اور ضروریات پوری کرنے کی راہ د کھانے والا۔ (البیہ قبی والزجاج والغزالی)

﴿٩٦﴾ اَلْبَاقِي (باقى جنوالا)

میشه باقی رہے والا۔ باقی سب محلوق کو فناہوناہے۔ (البیعقی)

#### ﴿ ٩٤﴾ اَلُو ارِثُ (حقيقي وارث مونے والا)

باتی تمام وارثِ مال و اولاد فنا ہونے و الے ہیں۔ بادشاہ ، نواب ، سر مایہ دار ، وڈیرے ، زمیندار ، دولتمند سب فانی ہیں۔ان کی دراثت عارضی ہے۔ بالآخر تمام چیزوں کا

#### تشر تكالاساءالحسني

وارث وہی ہے جو ہمیشہ ہاتی رہے والا ہے۔ (الرجاح والغز الی والمبیہ تھی)

#### ﴿٩٨﴾ أَلَرَّ شِيدُ (سير هيراه والا)

جس کے تمام کام اور تھم رشد اور ہدایت پر مبنی ہیں۔ قر آن کریم میں ہے۔ اِنّ رَبّی عَلی صِرَاطٍ مُسُتَقِیْم (هود ع و ب ۱۲) بیشک میر ارب سیر ھی راہ پر ہے۔ لینی فعمل بمعنی فاعل کے بھی ہیں اور بمعنی مُفعل کے بھی ہیں۔ دوہ بی مر شد اور سب کوراستہ دکھانے والا ہے۔ عام مخلوق ، انسان ، جن ، حیوان ، پر ند وچر ند اور حشر ات الارض وغیرہ کو اپنی زندگی کی ضروریات کے لئے اور مسلمانوں کو جنت اور ثواب کے حصول کے لئے راہ بتلانے مطلا۔ (الرجاح) یہ سب دہ اپنے علم سے کر تاہے نہ کہ کس سے صلاح و مشورہ یا تجویز ور ہنمائی حاصل کرنے کے بعد۔ تعالیٰ الله عن ذالك علوًا كبيرًا۔ (الغزالی)

#### (٩٩﴾ اَلصَّبُورُ (صبر كرنے والا)

گناه گاروں کو مہلت دینے والا اور عذاب کرنے میں جلدی نہ کرنے والا (البیہقی و الغزالی)۔

#### ناظرين

ان کے علاوہ دیگراساء مبارکہ بھی ہیں جوانام بیہ تھی نے اپنی کتاب الاساء والصفات ص ۲۰۰ میں اور شرح اساء الحنی بنام الموضح للطریق و الفسطاط للتحقیق مصنفہ میں الدین ابوالعباس احمد بن علی البونی القریثی وغیرہ میں دیکھنے جا بمیں۔ ان تمام ناموں سے دعاما نگی جاسمتی ہے جس نام کا بھی مطلب سے تعلق ہو، اس کے وسیلہ سے انگاجائے۔ مثلاً رزق کے لئے یار زاق گناہ بخشوانے کے لئے یا غفاریا غفور، رہنمائی کے لئے یار شیدیا ہادی۔ مظلومیت کی حالت میں یا قبماریا جباریا مقسط علم کی طلب کے لئے یا علیم عزت ہادی۔ منائلے کے لئے یا معز، امن کی طلب کے لئے یاسلام یامؤ من علی هذا القباس تمام مائلے کے لئے یا معز، امن کی طلب کے لئے یاسلام یامؤ من علی هذا القباس تمام ناموں کو استعال کر کے بندہ این الک سے دعامانگ سکتا ہے۔

تمت بالخير

#### بسم الله الرحمن الرحيم

دین کی اشاعت میں حصہ کیجئے اور دائمی اجر حاصل کرتے رہئے۔

رسول الله علیه کافرمان ہے:۔نضر الله امرأ سمع مقالتی فو عاها ثم بلغها یعنی: الله تعالی اس شخص کو ترو تازه اور خوش و خرم رکھی،جو میری بات (حدیث، فرمان، عکم، کوئی مسله وغیره) سنے پھر اسے اچھی طرح یاد (محفوظ) کرلے، اس کے بعد دوسر سے لوگوں تک پہنچادے۔

غور شیجے ایک طرف پر بشارت ظلمٰ ہے تو دوسر ی طرف کفر،الحاد، شرک و باطل،
فت و فجور، بے حیالی، بے غیرتی، بے راہ روی، بے دین، بدعقیدگی اور جھوٹی و بے اصل
باتوں کو پر نٹ میڈیا،الیکٹر انک میڈیا اور دیگر تمام ذرائع ابلاغ بڑے شدومدسے نشروشائع کر
رہے ہیں جس کے نتیج میں عقائد میں بگاڑ، حلال و حرام میں تمیز کا خاتمہ اور جھوٹ کی
بیچان ختم ہوتی جارہی ہے۔ بیچاری موجودہ نسل گفتار و کر دار،اخلاق واطوار الغرض ہر لحاظ
سے روز بروزیستی، تنزلی اور انحطاط کا شکار ہے۔ اس زوال پذیر معاشر سے کی اصلاح کے
لئے دعوت و تبلیغ کے کام کی جتنی اہمیت آج ہے شایداس سے پہلے نہ ہو۔

جیباکہ آپ بخوبی جانے ہیں کہ نشر واشاعت کے کاموں میں مادی وسائل ہوی اہمیت کے حامل ہوتے ہیں اس لئے آپ سے اپیل ہے کہ اس کارِ خیر میں داے، درے، قدے، نخخ ضرور حصہ لیں اور آپ علیہ کی بشارت کے مصداق بن جا کیں۔ نیزیہ آپ کے لئے بہترین صدقہ جاریہ بھی ہے۔ حسب فرمان رسول علیہ اذا مات الانسان انقطع عنه عمله الا من ثلاث الن یعنی انسان جب فوت ہوجاتا ہے توا کمال نامہ بند ہوجاتا ہے سوائے تین قتم کے آدمیوں کے (۱) صدقہ جاریہ کرنے والا۔ (۲) علم نافع سکھانے والا۔ (۳) اور نک اولاد چھوڑنے والا۔

اس طرح آپ دوسری قتم میں بھی شامل ہو سکتے ہیں چونکہ آپ کے تعادن سے مرتب کئے ہوئے علمی ذخیرے سے جب تک لوگ مستفید و فیضیاب ہوتے رہیں گے، ان شاءاللہ آپ کا المال نامہ نیکیوں سے پُر ہو تارہے گا۔

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية انجاليات بالسلي

الطبعة



## تترح أسماء



تأليف

سيح أبو محمد بديع الدين شاه الراشحي

X - 8 - 8086 - 0966



المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالسلي ص. ب ۱۱۶۱۹ الرياض ۱۱۶۲۱ هاتف: ۲۶۱۶۶۸۸ ـ ۲۶۱۰۲۱۰ تحويلة ناسوخ ۲۲۲